

## بي لَيْهُ الرَّحِيْنِ الْمُعَالِقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعَالِقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِ الْمُعِلَّقِ الْمِعِيْلِي الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِي الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّ

سبحانك اللهم ، لك الحمد ، كما أنت أهله ، وكما يليق بجلال وجهك ، وعظيم سلطانك . صل على صفوة خلقك ، رسول الرحمة محمد ، وآله ، وأهل بيته وعترته وصحبه ، صلاة ترضيك ، وترضيه عنا ، يارب العالمين .

وبعـــد: خطر بالبال أن يكون '' نصب الراية ــ لا عاديث الهداية '' مسبوقا مقدمة ، تحوى أموراً ، يجب علمها ، وحقائق ثابتة ، تجب معرفتها .

ووقعت هذه الخطرة بالبال موقعاً . ولم تلبث حتى أصبحت فكرة ، ولم تزل الفكرة ، حتى دعت طلوعا على الصفحات .

فراقتنى الخطرة ، وأعجبتنى الفكرة ، فاحتفلت بها احتفالاً ، ورحبت دعوتها ترحابا . وحاولت أن أصدّرها بكلمة فى تعريف " المجلس العلمى " ـ بالهند ، فانه أضحى سبباً لطبع الكتاب ، وعلى إثرها لمعة من ترجمة ـ المؤلف ـ ، ورشحة من ترجمة صاحب " الهداية " .

ثم أعقبها بمقالة حافلة فى أهم مواضيع الفقه ، والحديث ، مايرتاح له قلب العالم ، ويبتهج له عقل الفقيه ، بقلم نظار محقق ، وبحاثة متبحر . وأختمها بكلمة فى تصحيح الكتاب ، وما لاقينا فيه من كبد وعنا. . والله سبحانه خير موفق ومعين .

## المجلس العلبي

المجلس العلمي \_ إدارة تأليفية ، فعلت في سن طفولتها ، مالو فعلته في عهد شبابها ، لكفاها فحراً وشرفاً.

التحق بدار العلوم في "ديو بند" \_ مركز الثقافة الدينية ، والعلمية بالهند \_ وتخرّج منها بعد سنوات ، عالماً فاضلاً .

فى عهد تحصيله: ساعد طلبة العلم، وأعان دار العلوم ـ مهد تربيته العلمية ـ بآلاف جنيه، وخدم أكبر شيوخه، إمام العصر، المحدث، الشيخ "محمد أنور الكشميرى" ثم "الديوبندى"، ما فيه أسوة لمن يأتى بعده.

فارق مهده العلمي ! فحلف صيتاً حسناً ، وذكراً جميلاً على الالسنة ، وقدراً في القلوب .

بأعماله الخالدة ، أصبحت مدرسة "تعليم الدين" في - دابهيل - ( من الكجرات ) - جامعة إسلامية ـ ينثال إليها طلبة العلم من كل صوب وناحية . يتبرع إليها بعطية ، تربو على ألف جنيه كل عام .

ثم فتح إدارة علية لإحياء المآثر العلمية ، غراماً بإبقاء آثار العلم الحالدة ، تحت إشراف إمام العصر السالف ذكره ، ومحقق العصر الشيخ "شبير أحمد العثماني الديو بندى" ـ طال بقاءه ـ فوفق لأن يقدم لأهل العلم ما يربو على عشرين كتاباً : في علوم الحديث . والقرآن . والحقائق وغيرها ، قبل أن يبلغ المجلس إلى ثماني حجج ، من عمره الميمون .

وكذا الكريم إذا أقام ببلدة \* سال النضار بها وقام الماء

واليك ذكر شيء من مآثره:

## فمن القرآن: \_

- ١ " مشكلات الفرآن " ـ لإِمام العصر ، محمد أنور الكشميري رحمه الله
  - ٢ " تحية الإسلام . في حياة عيسى عليه السلام " \_ أيضاً له
    - ٣ "خاتم النبيين " ـ أيضاً له

## ومن الحديث: \_

١ - "نصب الراية - لأحاديث الهداية" تأليف الإمام الحافظ العلامة ، جمال الدين الزيلعي ،
 ف - خمسة أجزاء كبيرة -

- ٢ "نيل الفرقدين"، في مسألة رفع اليدين \_ لإمام العصر
  - ٣ "كشف الستر "، في مسألة الوتر ـ أيضاً له

## ومن الحقائق: \_\_

- ١ " البدور البازغة " ـ للإمام الشاه ، ولى الله الدهلوى ، صاحب " حجة الله البالغة "
  - ٢ " الخير الكثير " أيضاً له
  - ٣ " التفهيمات الإلهائية " في جزءين ـ أيضاً له
- ٤ "المعارف اللدنية" للإمام الرباني المجدد للائف الثاني الشيخ "أحمد السرهندي"
  - ٥ " مرقاة الطارم لحدوث العالم " لإمام العصر

فهذه وأمثالها مآثر ناصعة " للمجلس العلمى " . ألا ، وإن بانيه المشار إليه ، هو " الحاج محمد ابن موسى " السّملكى ، ثم الأفريق . أسسه على عماد التقوى والإخلاص ! نجاره شرف الحلق ، وشعاره سيما العلم ، ودثاره رحابة الصدر .

كَيْدَ أَنَّى أَلَاقَ منه متضايق الصدر عند التنويه بشأن من شئونه ، غيابا ، أو شفاها ١

ا تتب هذه السطور ، وأنا فى القاهرة . وهو فى أفريقيا الجنوبية . والقلب يستشعر بخوف الكدر على قلبه منى ، مع صفاء . ولو لا هذه الخطرة لبثت طرفا من مفاخره التى هو يطويها ، ومناقبه التى هو يستنكف عن إفشائها ، كأنها مثالب نقص ، وصمات عار ، وحاشاه عن ذلك . وأصدق ما يحكى حاله وحالى ، ماقال أبو الطيب : \_

أنا بالوشاة إذا ذكرتك أشبه ، تأتى الندى، ويذاع عنك فتكره

لكن أبى المسك إلا أن تنم به نفحاته . وأبت الشمس إلا أن تلمع فى الانحاء سطعاتها المتشعشعة الحراء .

أرجو عن سماحة شيمته ، ورحابة صدره ، أن لا يؤاخذنى بهذه الكلمات ، حيث جذبها القلم من جذر القلب . وحاشاها أن يشوبها نغص من الإطراء ، وكدر من الرباء ، وكأنها تناثرت من سنى القلم ، من غير أن يتجشمها إرادة ! ومن شيمة الكرماء حسن الظن ، وقبول المعاذير .

وقصارى القول: إن المجلس قام فى طفولته بأعباء ، لو قام بها عهد فتو ته لكفاه براعة ، وصاحب المجلس انتهض لمهمة دينية فى ريعان شبيبته ، لو انتهض لها فى أوان شيبته لكفاه فضلا ونباهة فى الدنيا ، وذخراً فى الآخرة ، ووجاهة عند الله جل ذكره ، وعظم برهانه . وأرجو له التوفيق من الله سبحانه بما تقر به عينه ، وعيون أهل العلم فى أنحاء الأرض ، إنه سميع مجيب .

ثم أرى لزاما على"، أن أشكر حُسنن قيام صديقنا الفاضل ، الاستاذ السيد " أحمد رضا بن السيد شبير على البجنوري"، بأعباء خدمة هذا المجلس العلمي من كل جهة بحنكة ، وبصيرة ، وصدق وإخلاص ، وهو الذي أصبح هذا المجلس بحسن شئونه الإدارية ، ودأب جهده البالغ في تنميته وترشيحه ، يرتقي معارج كماله ، بما تطمئن به القلوب ، وتثلج به الصدور .

أدعو الله سبحانه أن لا يزال موفقاً لما فيه سكينة لقلبه في الدارين ، وراحة لقلوب أهل المجلس ، وما ذلك على الله بعزيز .

### المامة

« بترجمة الإمام الحافظ ، جمال الدين الزيلمي الحنني . » « صاحب "فصب الراية ـ لتخريج أحاديث الهداية " »

### ولمعة من مزايا كتابه الجليل

هو الإمام \_ الفاضل البارع ، المحدث المفيد، الحافظ المتقن ، جمال الدِّين أبو محمد عبدالله بن يوسف بن محمد بن أيوب بن موسى الحنني الزيلعي رحمه الله .

الزيلعى \_ نسبة إلى \_ "زيلع " \_ بلدة على ساحل الحبشة ، قاله السيوطى فى "اللباب " وإليها نسبة شيخه فحر الدِّين الزيلعى ، الفقيه ، صاحب "تبيين الحقائق \_ فى شرح كنز الدقائق " فى ست مجلدات كبيرة ، ونسب إليها عدة رجال من علماء زيلع الحنفيين ، وترجم لبعضهم فى كتاب "قلادة النحر \_ فى وفيات أعيان الدهر" (١) \_ للشيخ أبى محمد محمد الطيب بن عبد الله، من علماء القرن العاشر للهجرة .

قال تق الدين بن فهد المكى، فى ذيل "تذكرة الحفاظ" ـ للذهبى: تفقه، وبرع، وأدام النظر والاشتغال، وطلب الحديث، واعتنى به، فانتقى، وخر"ج، وألف، وجمع، وسمع على جماعة من أصحاب النجيب الحرانى، ومن بعدهم: كالشهاب أحمد بن محمد بن فتو ح التجيبى "مسند الاسكندرية". والشهاب أحمد بن محمد بن قيس الانصارى "فقيه القاهرة. والاسكندرية". والشمس محمد بن أحمد بن عثمان بن عدلان "شيخ الشافعيه". وجلال الدين أبى الفتو ح على بن عبد الوهاب بن حسن بن إسماعيل بن مظفر بن الفرات الجريرى ـ بضم الجيم ـ . و تقى الدين بن عبد الرزاق بن عبد العزين ابن موسى اللخمى الاسكندرى . و تاج الدين محمد بن عثمان بن عمر بن كامل البليسى، الكارمى الاسكندرى . و جمال الدين عبد النه بن أحمد بن هبة الله بن البورى ، الاسكندرى ، آه .

<sup>(</sup>١) نسخته الفوتوغرافية في ـ ست مجلدات كبيرة ـ في دار الكتب المصرية ، تحت رقم ( ١٦٧ ) ، من التاريخ -

وقال تقى الدين أبو بكر التميمى فى "الطبقات السنية (۱) ": اشتغل، وسمع من أصحاب النجيب، وأخذ عن الفخر الزيلعى ـ شارح الكنز ـ وعن القاضى علاء الدين التركمانى، وغيرهما، ولازم مطالعة كتب الحديث، إلى أن خرّج أحاديث الهداية، وأحاديث الكشاف، فاستوعب ذلك استيعايا بالغاً.

قال فى الدرر "يعنى به الحافظ ابن حجر فى الدرر الكامنة ": ذكر لى ـ شيخنا العراق ـ أنه كان يرافقه فى مطالعة الكتب الحديثية ، لتخريج الكتب التى كانا قد اعتنيا بتخريجها ، فالعراق لتخريج أحاديث الإحياء ، والأحاديث التى يشير إليها النرمذى فى الأبواب ، والزيلعى لتخريج أحاديث الهداية . والكشاف ، فكان كل منهما يعين الآخر ، ومن كتاب الزيلعى فى تخريج أحاديث الهداية استمد " الزركشى " فى كثير مما كتبه من تخريج أحاديث الرافعى .

وقال ابن العديم، ومن خطه نقلت: شاهدت بخط شيخ الإسلام حافظ الوقت، شهاب الدين أبي الفضل أحمد بن حجر العسقلاني ما صورته \_ بعد أن ذكر غالب ما نقلناه هنا من الدرر منه \_: جمع تخريج أحاديث الهداية ، فاستوعب فيه ما ذكره صاحب الهداية من الأحاديث . والآثار في الأصل، وما أشار إليه إشارة، ثم اعتمد في كل باب أن يذكر أدلة المخالفين، ثم هو في ذلك كثير الإنصاف ، يحكى ما وجده من غير اعتراض ، ولا تعقب غالباً ، فكثر إقبال الطوائف عليه ، واستوعب أيضاً في تخريج أحاديث الكشاف (٢) ما فيه من الأحاديث المرفوعة خاصة ، فأكثر من تبين طرقها ، و تسمية مخرجيها على نمط ما في أحاديث الهداية ، لكنه فاته كثير من الأحاديث المرفوعة التي يذكرها الزمخشري بطريق الإشارة ، ولم يتعرض غالباً لشيء من الآثار الموقوفة ، ورأيت بخطه كثيراً من الفوائد ، مفرقا ، رحمه الله ، وعفاعنه بمنه وكرمه ، اه ، انتهى ما حكاه التميم في "طبقاته".

<sup>(</sup>۱) نسخته المخطوطة في التيمورية ، من دار الكتب المصرية ، تحت رقم ( ٤٠ ه ) من التاريخ ، في - أربع مجلدات (۲) وقد أخطأ النواب ، صديق حسن خان في كتابه ‹‹ الا كسير ـ في أصول التنسير ،،حيث جمل تحريج أحاديث ‹‹ الكشاف ،، المحافظ ابن حجر ، و تلخيصه المحافظ الزيلمي ، وذكر هذه الا وصاف ـ التي ذكرها ابن حجر لتخريج الزيلمي ـ لتخريج ابن حجر ، فعكس الا م ، ونبه عليه ، الفاضل الشيئة اللكنوي في ‹‹ تدلينات الفوائد البهية ،، والمحب أنه كيف خنى عليه هذا لم مع أن ابن حجر ولد بعد وفاة الزيلمي بأحد عشر عاماً ، فكيف يمكن أن يلخص الزيلمي كتاب ابن حجر اله علم الوجود ، وكثير له في تراجه أمثال هذه الا وهام

وقال الشيخ جلال الدين السيوطى فى ذيل "تذكرة الحفاظ " ـ للذهبى : سمع من أصحاب النجيب، وأخذ عن الفخر الزيلعى ، شارح " الكنز " . والقاضى علاء الدين بن التركانى . وابن عقيل ، وغير واحد ، ولازم مطالعة كتب الحديث إلى أن خرّج " أحاديث الهداية ـ وأحاديث الكشاف " ، واستوعب ذلك استيعاباً بالغاً ، اه ، ومثله قال فى " حسن المحاضرة " ، عند ذكر حفاظ الحديث ، ونقاده بمصر : ص ١٥١ ـ ج ١ .

قال البحاثة الكبير ، الأستاذ المحقق الشيخ "محمد زاهد الكوثرى "، طال بقاؤه فى "حواشيه" على "ذيل ابن فهد": واستمد ابن حجر نفسه فى تخاريجه كذلك ، وقال الفاضل المحقق الشيخ "عبد الحى اللكنوى" فى "الفوائد البهية ": به استمد من جاء بعده من شراح الهداية ، بل به استمد كثيراً الحافظ ابن حجر فى تخاريجه : كتخريج أحاديث "شرح الوجيز" \_ للرافعى . وغيره ، اه . وقال الاستاذ الكوثرى : والزيلعى أعلى طبقة من العراقى ، وعمله هذا معه \_ أى مرافقته فى التخاريج \_ يدل على ماكان عليه من الاخلاق الجميلة والتواضع ، وتخاريجه شهود صدق على تبحره وسعة اطلاعه فى علوم الحديث ، من : معانيه . وأسماء رجاله . ومتونه . وطرقه ، وقد رزقها الله الانتفاع بها ، والتداول بأيدى أهل العلم بالحديث على مدى القرون ، وكان بعيداً عن التعصب المذهبي ، يحشد الروايات ، وقد لايتكلم فيا له كبير مجال ، انتهى كلامه .

قال الراقم: وكأن الاستاذ الكوثرى يعرّض إلى كثير من الحفاظ الشافعية ، ولاسيا حامل لواءهم فى المتأخرين ، الحافظ ابن حجر ، فانه بضد الحافظ الزيلعى ، يبخس الحنفية حقهم فى أمثال هذه المواضع ، ويتكلم فيا لايكون للكلام فيه مجال ، ومن دأبه فى كتبه ـ ولاسيا "فتح البارى" \_ أنه يغادر حديثاً فى بابه يكون مؤيداً للحنفية ، مع علمه ، ثم يذكره فى غير مظانه ، لئلا ينتفع به الحنفية .

قال شيخنا إمام العصر ، الشيخ "محمد أنور الكشميرى ، ثم الديو بندى " رحمه الله تعالى : كان الحافظ جمال الدين الزيلعى ، من المشائخ الصوفية ، الذين ارتاضت نفوسهم بالمجاهدات والحلوات ، وتزكت قلوبهم عن الرذائل والشهوات ، كما كان من أكابر المحدثين الحفاظ ، بحور العلم والحديث ، وترى من آثار تزكية نفسه أنه لا يتعصب لمذهبه شيئاً ، بل يمشى مع الخصوم ، ويسايرهم بغاية الإنصاف .

وبمثل هذه الميزة امتاز الشيخ الحافظ ، تتى الدُّين بن دقيق العيد ، رحمه الله ، بين علماء عصره ، وكان هو أيضاً من أكابر الصوفية ، صاحب كرامات ، لا يتعصب لأهل مذهبه ، وربما يقصد فى تحقيقه إفادة الحنفية وتأييدهم ، وحاشاه أن يبخس حقهم ، ومثله منا في الجمع بين طريقة القوم ، وبين علوم الشريعة ، ثم النَّصَفة والعدل له الشيخ المحقق ابن الهام ، صاحب "فتح القدير" ، وهذا بخلاف الحافظ ابن حجر ، فيتطلب دائماً مواقع العلل ، ويتوخى مواضع الوهن من الحنفية ، ولا يأتى فى أبحاثه ما يفيد الحنفية ، ويقول شيئاً ، وهو يعلم خلاف ذلك ، ولا يليق بجلالة قدره ولا يأتى فى أبحاثه ما يفيد الحنفية ، ويقول شيئاً ، وهو يعلم خلاف ذلك ، ولا يليق بجلالة قدره ووقائع ثابتة ، يجب على الباحث الناقد أن يعرفها ، عفا الله عنه ، وبدل سيئاته حسنات .

وسمعت منه رحمه الله: أن الشيخ ابن الهمام كل ماذكره فى "فتحه" من أدلة مذهبنا ، مستفاد من تخريج الإيمام الزيلعي ، ولم يزد عليه دليلا ، إلا فى ثلاثة مواضع: منها مسألة المهر . وقدر مايجب . وأفادنى الاستاذ الكوثرى : أن من مؤلفات الإيمام الزيلعي مختصر "معانى الآثار" \_ للطحاوى ، وهو من محفوظات مكتبة \_ رواق الاتراك \_ بالازهر ، والكوبريلى \_ بالاستانة \_ اه .

أما وفاة هذا الإمام الجليل، فقد اتفقت كلمهم، ممن ترجم له -كابن حجر. وابن فهد. والسيوطي. والتميمي والكفوى \_ على وفاته في " المحرم سنة اثنتين ، وستين ، وسبعائة " \_ ٧٦٧ \_ هجرية ، وزاد ابن فهد تعيينه: "بالحادي عشر من المحرم" ، ولم يتعرض أحد منهم ، لذكر تاريخ ولادته ، ولم أظفر بها ، مع تتبع ، ودفن بالقاهرة ، واتفقت به كلمة من تعرض لوفاته ، والعجب أنه لم يعين أحد قبره ، ولا جهته ، من أصحاب التراجم ، ورجال الطبقات ، والمؤلفين ، في خطط القاهرة ، وآثار مصر : كالمقريزي . وغيره ، والمتصدين لذكر مزارات الأولياء ، وقبور الصالحين بالقاهرة ، كالسخاوي . وغيره ، إلا أن على باشا مبارك في "الخطط التوفيقية " ذكر عند ذكر ، شارع باب الوزير ، في : ص ١٠٣ \_ ج ٢ ، عطفة الزيلمي ، وقال : عرفت بضريح الشيخ الزيلمي المدفون بها ، اه . ولم يعينه من هو ، فوصلت إلى العطفة المذكورة الواقعة في \_ شارع المحجر \_ برفاقة صديق المحترم ، الشيخ عبد المجيد الدسوق عطية ، و بمساعدة الاستاذ الفاضل إبراهيم بن مختار الزيلمي ، فألفينا في آخر العطفة بيتاً مغلقاً ، واطلعنا إلى شباكه ، فإذا هو مكتوب على غلاف المرقد الشريف : فألفينا في آخر العطفة بيتاً مغلقاً ، واطلعنا إلى شباكه ، فإذا هو مكتوب على غلاف المرقد الشريف :

هذا مقام الإمام عبدالله الزيلعي ، وكان خارج البيت فوق الباب ، كتابة في حجر منحوتة ، فقرأنا فيه كلمة : عبدالله ، وكلمة "الزيلعي" ، ولكن كان في القلب شيء ، فاستظهرت بالاستاذ "حسن قاسم" عالم هذه الآثار ، فذهب وقرأ اللوح ، بعد أن أتعب نفسه ، فاذا هو "أبو عبد الله ، فاتضح أنه غيره ، ثم الاستاذ "حسن قاسم" يجزم بأن ضريحه بقرافة القاهرة ، بباب النصر ، كيند أنه اندثرت المقبرة هنا ، فلا يعرف اليوم قبر أحد ، والله أعلم .

#### خصائص هذا الكتاب الجليل

قد سمعت أقوال علماء الأمة ، وحفاظ الحديث فى حق المؤلف ، الإمام الحافظ الجهبذ ، وأغنتنا كلماتهم الموجزة عن الإطناب فى مدحه ، يَسْدَ أنى أحاول أن أشير إلى لمعة من خصائص مؤلفه هذا ، "نصب الراية ـ لتخريج أحاديث الهداية " ، ليكون من بدء الأمر ، بصيرة لأولى الأبصار ، وبصراً لارباب البصائر ، فيقع الكتاب فى جذر قلوبهم ، بانبلاج وانشراح . فمن خصائص هذا الكتاب ، أنه ـ كما أصبح ذخيرة نادرة للمذهب الحنفي ـ كذلك أصبح ذخيرة ثمينة لأرباب المذاهب الخنفي ـ كذلك أصبح ذخيرة ثمينة لارباب المذاهب الأخرى ، من المالكي . والشافعي . والحنبلي ، فكما أن الحنفية يفتقرون إليه فى التمسك بعراها الوثيقة ، كذلك أصحاب سائر المذاهب لايستغنون عنه أبداً .

ولا بدع لو قلت : إنه دائرة المعارف العامة ، لأدلة فقهاء الأمصار ، حيث أحاط بأدلتها ، فلا يرى الباحث فيها بخساً ولا رهقاً .

و منها: — أن هذا الكتاب الفنة ، خدمة جليلة للا حاديث النبوية \_ على صاحبها الصلوات والتحيات \_ أكثر مما هو خدمة للمذهب الحننى ، فليكن أمام الباحث الحثيث ، أنه كما يحتاج إليه الفقيه المتمسك بالمذهب ، كذلك يحتاج إليه المحدث ، فأصبح مقياساً و نبراساً للفقهاء ، والمحدثين .

ومنها ـ أنه نفع الأمة فى الأحاديث ، بتعقبها بجرح وتعديل ، مع سرد الأسانيد ، ثم ذكر فقه الحديث وفوائده ، فالفقيه البارع ، يفوز بأربه من فقه الحديث ، والمحدث الجهبذ ، يقضى وطره من أحوال الرواة ، ولطائف الإخبار ، والتحديث .

ومنها \_ أنه وصل إلينا \_ بو اسطة هذا العلق النفيس \_ نقول : من الكتب القيّمة في

الحديث ، التي أصبحت بعيدة شاسعة عن متناول أيدى أهل العلم ، وأبحاث سامية فيما يتعلق بالرجال ، من كتب أضاعتها يد الحدثان ، ولا نرى لها عيناً ، غير أثر في الكتب الآثرية ، وكتب الطبقات والتراجم ، من ذكر أسمائها : "كصحيح" ـ أبي عوانة . و"صحيح" ـ ابن خزيمة . و"صحيح" ـ ابن حبان . و"صحيح" ـ ابن السكن . و" مصنف" ـ ابن أبي شيبة . و" مصنف" ـ عبد الرزاق . وكثير من المسانيد . والسنن . والمعاجم ، وككتاب " الاستذكار ، والتمهيد" ـ لابن عبد البر ، و"كتاب المعرفة ، والخلافيات" ـ للبيهق ، وعدة كتب من تصانيف أبي بكر الخطيب البغدادي ، وكتب ابن عدى ، وكتب ابن أبي حاتم ، وغيرهم .

ومن كتب المتأخرين ، ككتاب "الإلمام" ، و" الإمام" ـ للحافظ تتى الدين بن دقيق العيد ، وكتب ابن الجوزى ، "كجامع المسانيد" ، " والعلل المتناهية" ، و "كتاب التحقيق" ، وغيرها من كتب أعلام الأمة ، ومعالم الإسلام .

ومنها \_ أنه نرى فيه كلمات فى موضوع الجرح والتعديل، من أئمة الفن، وجهابذة الحديث، ونقدة الرجال ، ما لا نشاهده فى الذخيرة النى بين أيدينا ، من كتب أسماء الرجال المطبوعة المتداولة ، بحيث لو أفردت منه فى جزء بحموع ، الأصبح كتاباً ضخماً فى الموضوع .

فهذه خصائص عندى ، كلها على حيالها ، مزايا على حدة ، وإليك فائدة من فوائد كتابه ، تمثلاً لما قلته.

فأثدة: \_ ومجرد الكلام في الرجل لا يسقط حديثه ، ولو اعتبرنا ذلك لذهب معظم السنة ، إذ لم يسلم من كلام الناس ، إلا من عصمه الله ، بل خرج في "الصحيح" لخلق بمن تكلم فيهم ، ومنهم جعفر بن سليمان الضبعي . والحارث بن عبد الآيادي . وأيمن بن نابل الحبشي . وخالد بن مخلد القطواني . وسويد بن سعيد الحرثاني . ويونس بن أبي إسحاق السبيعي . وغيرهم ، ولكن صاحبا الصحيح رحمهما الله إذا أخرجا لمن تكلم فيه ، فانهم ينتقون من حديثه ما توبع عليه ، وظهرت شواهده ، وعلم أن له أصلا ، ولا يروون ما تفرد به ، سيما إذا خالفه الثقات ، كما أخرج مسلم لابي أو يس حديث : "قسمت الصلاة بيني و بين عبدي ": لأنه لم يتفرد به ، بل رواه غيره من الآثبات ، كما لك. وشعبة . وابن عيينة ، فصار حديثه متابعة ، وهذه العلة راحت على كثير بمن استدرك على

" الصحيحين " فتساهلوا في استدراكهم ، ومن أكثرهم تساهلا، الحاكم أبو عبد الله في " كتابه المستدرك"، فانه يقول: هذا حديث على شرط الشيخين، أو أحدهما، وفيه هذه العلة، إذ لا يلزم من كون الراوي محتجاً به في الصحيح أنه إذا وجد في أي حديث ، كان ذلك الحديث على شرطه لما بيناه ، بل الحاكم كثيراً مايجيء إلى حديث لم يخرج لغالب رواته في الصحيح ، كحديث روى عن عكرمة عن ابن عباس ، فيقول فيه: هذا حديث على شرط البخارى " يعنى لكون البخارى أخرج لعكرمة "، وهذا أيضاً تساهل ، وكثيراً مايخرج حديثاً بعض رجاله للبخارى ، وبعضهم لمسلم، فيقول: هذا على شرط الشيخين، وهذا أيضاً تساهل، وربما جاء إلى حديث فيه رجل قد أخرج له صاحباً " الصحيح " عن شيخ معين لضبطه حديثه وخصوصيته به ، ولم يخرجا حديثه عن غيره لضعفه فيه ، أو لعدم ضبطه حديثه ، أو لكونه غير مشهور بالرواية عنه ، أو لغير ذلك، فيخرجه هو عن غير ذلك الشيخ ، ثم يقول : هذا على شرط الشيخين ، أو البخارى . أو مسلم ، وهذا أيضاً تساهل ، لأن صاحى "الصحيح" لم يحتجا به إلا في شيخ معين ، لا في غيره ، فلا يكون على شرطهما ، وهذا كما أخرج البخارى . ومسلم حديث خالد بن مخلد القطوانى عن سليمان بن بلال. وغيره، ولم يخرجا حديثه عن عبد الله بن المثنى، فان خَالداً غير معروف بالرواية عن ابن المثنى ، فاذا قال قائل في حديث يرويه خالد بن مخلد عن ابن المثنى : هذا على شرط البخارى . ومسلم ،كان متساهلا ، وكثيراً مايجيء إلى حديث فيه رجل ضعيف ، أو متهم بالكذب، وغالب رجاله رجال الصحيح ، فيقول : هذا على شرط الشيخين . أو البخارى . أو مسلم ، وهذا أيضاً تساهل فاحش ، ومن تأمل كتابه " المستدرك " تبين له ماذكرناه ، قال ابن دحية في كتابه "العلم" المشهور : ويجب على أهل الحديث أن يتحفظوا من قول الحاكم أبي عبد الله ، فانه كثير الغلط ظاهر السقط ، وقد غفل عن ذلك كثير ممن جاء بعده ، وقلده في ذلك .

ثم ذلك إلماع إلى أمهات الخصائص ، لاحاجة بنا إلى استيفاء الاطراف ، بعد الإيماض إلى اللباب، فقد أبدى الصريح عن الرغوة ، وما يوم حليمة بسر ، فنرجو الله سبحانه التوفيق ، وإصابة الغرض ، نجاح العمل ، والله الموفق .

#### تلخيص الكتاب ، وتذييله

ثم ليُعلم أن الحافظ ابن حجر قد لخص هذا الكتاب ، وسماه "الدراية ـ فى تلخيص نصب الراية " وسمعت من شيخنا إمام العصر مو لانا " محمد أنور " رحمه الله : أن الحافظ ما أجاد فى تلخيصه ، كان يرجى من براعته فى التنقيح والتحرير ، وعلو كعبه فى التلخيص ، وغادر كثيراً من غرر النقول التى ماكان يحرى تركها ، وقد طبع هذا التلخيص مرتين \_ بالهند \_ ، وسموه فى طبعة " نصب الراية "، وطبع أيضاً على هوامش " الهداية " .

هذا ، وللشيخ المحدث "قاسم بن قطلو بغا" الحننى ، ذيل على هذا التخريج ، سماه : "منية الالمعى فيما فات من تخريج أحاديث الهداية \_ للزيلعى " ، والاسف أننا مع شدة الاستقراء ، لم نظفر بوجوده فى مكتبة ، وإلا فكان " المجلس العلمى " يريد أن يستوفى فائدة الكتاب بهذا الذيل ، ليكون درة التاج لهام التخريج ، ولعل الله يحدث بعد ذلك أمراً ،

#### رواية الكتاب

يرويه غالب أصحاب الأثبات ، بطريق أمين الدّين الأقصرائى ، عن الحافظ شمس الدّين محمد بن الجزرى المقرىء ، عن المؤلف الزيلعي ، راجع " الأمم ، لا يقاظ الهمم ".

#### نت\_فة

#### 

بعد أن ذكرت ترجمة صاحب "تخريج الهداية" سنح لى أن ألحق بها ترجمة صاحب الهداية ، ليعرف منزلة هذا الإمام علماء غير المذهب الحننى ، فان الكثرة الغامرة من علماء العصر بحظ ضئيل من معرفة رجال العلم ، من غير مذهبهم ، وأما أهل مذهبه ، ولاسيما علماء الافغان . والهند، فهو أشهر عندهم من نار على عكم .

قال الحافظ عبد القادر القرشي في "الجواهر المضيئة ": على بن أبي بكر بن عبد الجليل الفرغاني ، شيخ الإسلام ، برهان الدِّين المرغيناني ، العلامة المحقق "صاحب الهداية" ، اه.

ولفظ الفاضل اللكنوى فى "الفوائد البهية": كان إماماً فقيهاً ، حافظاً محدثاً ، مفسراً ، جامعاً للعلوم ، ضابطاً للفنون ، متقناً ، محققاً ، نظاراً ، مدققاً ، زاهداً ، ورعا ، بارعاً ، فاضلا ، ماهراً ، أصولياً ، أدبياً ، شاعراً ، لم تر العيون مثله ، فى العلم والادب . وله اليد الباسطة فى الحلاف ، والباع الممتد فى المذهب ، اه .

'' مرغینان '' ــ بفتح المیم ــ مدینة من بلاد ــ فرغانة ــ، '' فرغانة '' ــ بفتح الفاءــ، وراء الشاش، وراء جیحون وسیحون . وأیضاً ، فهی قریة من قری فارس . قاله القرشی .

تفقه على أئمة عصره، كمفتى الثقلين ، نجم الدين "أبى حفص عمر النسنى". وابنه أبى الليث "أحمد النسنى". والصدر الشهيد "تاج الدِّين أحمد". "أحمد النسنى". والصدر السعيد "تاج الدِّين أحمد". "وأبى عمرو عثمان البيكندى" تلميذ، شمس الأئمة "السرخسى". وغيرهم.

وأقرّ له بالفضل ، والتقدم ، أهل عصره ، كالامام فخر الدّين \_ قاضى خان \_ وصاحب المحيط ، وصاحب الدّين البخارى ، صاحب " الفتاوى الحيط ، و عادب الذخيرة . والشيخ زين الدّين العتابي . وظهير الدّين البخارى ، صاحب " الفتاوى الظهيرية" ، وغيرهم .

فاق شيوخه ، وأقرانه ، وأذعنوا له كلهم ، ولاسيما بعد تصنيفه لكتاب "الهداية". و"كفاية المنتهى". "ونشر المذهب".

ومن مؤلفاته أيضاً كتاب "المنتق". "والتجنيس والمزيد". "ومناسك الحج". "ومختارات النوازل". وكتاب في "الفرائض". انتهى ملخصاً ، وملتقطاً من "الجواهر". و"الفوائد".

#### طبقة المؤلف

عده ابن كمال باشا ، من أصحاب الترجيح ، وبعضهم ، من أصحاب التخريج ، وقيل : هو من المجتهدين في المذهب ، ومال إليه الفاضل اللكنوى ، في تعليقاته على "الفوائد البهية " ، توفى رحمه الله تعالى ، سنة ثلاث ، وتسعين ، وخمسمائة ـ ٥٩٣ ـ ه .

#### " الحداية

صنف كتاباً ، سماه " بداية المبتدى " جمع فيه كتابى : القدورى . والجامع الصغير ، للإمام محمد بن الحسن الشيبانى ، وزاد عليهما مسائل عند الضرورة ، ثم شرحه بكتاب سماه " كفاية المنتهى " ، فى ثمانين مجلداً ، ثم اختصره فى " كتاب ، سماه الهداية " . صنف " الهداية " فى ثلاث عشرة سنة ، و بق صائماً فى عهد تأليفه لهذا الكتاب ، لم يطلع على صومه أحد .

قال إمام العصر ، المحدث ، الشيخ " محمد أنور الكشميرى الديو بندى " رحمه الله : ليس فى أسفار المذاهب الأربعة كتاب بمثابة كتاب " الهداية " فى تلخيص كلام القوم ، وحسن تعبيره الرائق ، والجمع للمهمات فى تفقه نفس ، بكلمات كلها درر وغرر .

وقال: وقد صدق من قال من بعض أفاضل الشيعة: إن كتب الأدب العربي في المسلمين ثلاثة: التنزيل العزيز. وصحيح البخاري. وكتاب " الهداية "، اه.

وقال: براعة الإنشاء، وفضل الأدب يظهر فى إفصاح التعبير الأدبى فى غوامض الأبحاث، ومشكلات المسائل، ليست المزية فى فصاحة عبارات الحدائق والأزهار، وذكر النسائم، وخرير الأنهار، فانه باب طَرَقه كل شاعر وكاتب.

وقال: لا يدرك شأو صاحب "الهداية" فى فقهه ألف فقيه ، مثل صاحب "الدر المختار"، فان صاحب "الدر المختار" علم الصحف فان صاحب "الدر المختار" علم الصحف والاسفار ، وإن البون بينهما لبعيد .

وقال: سألنى بعض الفضلاء، هل تقدر على أن تؤلف كتاباً، مثل ـ فتح القدير، وهو "شرح الهداية" \_ فى الدقة والتحرير ؟ قلت: نعم، قال: ومثل " الهداية" ؟، قلت: كلا، ولو عدة أسطر. قال الراقم: وناهيك بهذه الكلمات، من هذا الأستاذ الإمام، إمام العصر. فى منزلة هذا

الكتاب الجليل، وإنها ليست مجازفة وإطراء، بل خرجت من فكرة دقيقة صائبة، غاصت في دَرَكُ الكتاب بمكابدة العناء والتعب، فقدًّم دررتحقيقه للقوم التي أخرجها عن دَرَكه بعد برهة من الدهر.

## شروح " الهـــــداية " فقهاً وحديثاً

قد ذكر صاحب كشف الظنون من شروح الهداية، والتعليقات عليها، والتخاريج لأحاديثها، قدراً كبيراً يجاوز ستين شرحاً، ولو أخذنا فى التحقيق وضم الحواشى والشروح إليه بعد عهد صاحب الكشف، وإلحاق شروحها فى اللغة الفارسية، واللغة الأردية، لزدنا على القدر المذكور قدراً غير يسير. ولاستقصاء البحث موضع غير هذا.

وأول شروحها "النهاية" للحسام الدين الصغناتي، تلييذ صاحب "الهداية"، وقيل: غيرها، ومن شروحه "الفوائد" لحيد الدين الضرير. و "معراج الدراية" لقوام الدين الكاكي. و" الكفاية في دراية الهداية" لعمر بن صدر الشريعة. و " غاية البيان، ونادرة الأقران" للإمام قوام الدين أمير كاتب الإتقاني، المتوفى سنة ٧٥٨ هـ ه، صاحب الشامل، شرح أصول البندوي. و"البناية" للشيخ بدر الدين الحافظ العيني، شارح صحيح البخاري، المتوفى سنة ٥٥٥ هـ ه. و"العناية" للشيخ أكمل الدين البابرتي. و"الغاية" لابي العباس السروجي، الإمام المحدث، وتكملته عن الشيخ المحدث، سعد الدين الدين الدين .

و تصدى لتخريج أحاديثها ، الحافظ عبد القادر القرشى ، المتوفى سنة ٧٧٥ ـ ه ، وسماه : " العناية فى تخريج أحاديث الهداية " .

والحافظ البارع ، علاء الدّين على بن عثمان الماردينى ، المتوفى سنة ، ٧٥٠ ه ، صاحب الجوهر النق " فى الرد على البيهق ، وهو شيخ الحافظ الزيلعى ، وسماه "الكفاية فى معرفة أحاديث الهداية ". والحافظ جمال الدين الزيلعى ، سماه " نصب الراية ـ لاحاديث الهداية "، وقد فرغنا من ترجمته ومزاياه ، وذّيل تخريجه ، الحافظ الشيخ "قاسم بن قطلوبغا الحننى "، وسماه : "منية الألمعى "، وتقدم ذكره ، وللشيخ مصلح الدين ، مصطنى السرورى تعليق على شرح ابن الشحنة فى "التنبيه على أحاديث الهداية "، وللحافظ ابن حجر "الدراية ـ فى تلخيص نصب الراية "، وقد تقدم فى \_ ترجمة الزيلعى . .

وطبع من شروحه " فتح القدير " ــ للشيخ ابن الهمام السيواسي بمصر ، مع تكملته ، وهو من أمتن الشروح ، وأبرعها ، وطبع بالهند أيضاً . و" العناية " ــ للشيخ البابرتى . و" الكفاية " . . . وهما من أحسن شروحها فقها ، وطبعت هذه الثلاثة بمصر مجموعة . وطبع " البناية " ــ للعيني

فى الهند، طبعاً سقيها، وأصبح اليوم نادراً جداً، وهو من أنفع الشروح، حلاً لغوامض الكتاب، ثم جمعاً بين أبحاث الفقه، وأبحاث الحديث، وهو يحتاج إلى إعادة الطبع، مع عناية بالتصحيح بالغة، ومما نحن فى اشتياق وحاجة شديدة إلى طبعه من الشروح، فيما أرى - "غاية البيان" - للاتقانى . و "معراج الدراية" - لقوام الدين الكاكى : و "الغاية" - للشيخ أبى العباس السروجى، حافظ الحديث .

قال الراقم: لم يخدم كتاب في الفقه من المذاهب الآربعة ، مثل كتاب "الهداية "، ولم يتفق على شرح كتاب في الفقه ، من الفقها المحدثين ، والحفاظ المتقنين ، مثل ما اتفقوا على كتاب الهداية ، وناهيك بهذا الإقبال العظيم ، وتلقي القوم إياه بالقبول ، فمن شراحه من الفقها المحدثين ، أعلام العصر ، وأعيان القوم ، مثل الحافظ العيني . وقوام الدين الاتقاني . وقوام الدين الكاكي . وابن المام السيواسي . ومن مخرجيه من جهابذة الحفاظ ، مثل المار ديني . والزيلعي . والقرشي . وابن حجر ، والقاسم بن قطلوبغا الحنفي ، فكفي لكتابه فضلا وشرفا ، أمثال هؤلاء الأعيان في شارحيه ، ومخرجيه ، فهل هذه المزية تساجك ، أو تجاركي ؟ 1:

وماكل محضوب البنان بثينة . ولاكل مصقول الحديد يمان وفى هذا القدركفاية لأولى الألباب، والله الهادى إلى الصواب. وصلى الله تعالى على صاحب النفس القدسية، والانفاس الزكية، صفوة البرية، محمد وآله، وصحبه، وبارك، وسلم.

محمد يوسف بن السيد محمد زكريا بن السيد مزمل شاه البَـنُـورِي، نزيل " القاهرة " ، عفا الله عنه ، وعافاه ، وجعل آخرته خيراً من أولاه ، عضو " المجلس العلمي " ، والمدرس بالجامعة الإسلامية – دابهيــل ســورت – الهنــد يوم الاثنين ٢١ ، من الربيع الآخر ، سنة١٣٥٧ ه

تقـــــدمة

"نصب الراية"

وكلمة عن فقه أهل العراق

## بيْ لَيْهُ إَلِرَّمْ الرَّحْ الرَّحِينِ مِ

الحمد لله الذي أعلى منازل الفقهاء ، إعلاء يو ازن ما لهم من الهمم القعساء ، في خدمة الحنيفية السمحة البيضاء ، والصلاة والسلام على سيدنا محمد خاتم الانبياء ، وسند الاتقياء ، ومخرج الامة من الظلمات إلى النور والضياء ، وعلى آله وصحبه ، السادة النجباء ، والقادة الاصفياء ، شموس الهداية ، وبدور الاهتداء ، الناضرى الوجوه ، بتبليغ ما بلغوه من أدلة الشريعة الغراء .

وبعدد: فان كتاب "نصب الراية \_ لتخريج أحاديث الهداية " للاعمام الحافظ الفقيه الناقد الشيخ "عبدالله بنيوسف الزيلعي" \_ أعلى الله سبحانه منزلته في الجنة \_ كتاب لانظير له في استقصاء أحاديث الاحكام ، حيث كان مؤلفه لايفتر ساعة عن البحث ، ولا يعوقه عن التنقيب عائق ،

<sup>(</sup>۱) تحتوى على مزية تخريج الحافظ الزيلمي على تخاريج سائر حفاظ الحديث ، وكلة في القياس والاستحسان ، وبيان حقيقة الرأى في نظر السلف ، وذكر مزية الكوفة على سائر البلاد ، في عهد الصحابة ، وبعده ، قرآنا ، وسنة . فقها ، وتحديثاً ، وعربية ، وغيرها ، وذكر الحفاظ ، والمحدثين من الحنفية في العصور المختلفة ، وكامة في الجرح والتعديل وهذه جواهر ودرر من الحقائق الناصعة التاريخية ، التي لامجال للكلام فيها ، عند البصير المنصف ، وغرر تقول من الا كابر مالا يتلقاه إلا أمثالهم ، جاد بها قلم المحتق النظار ، المحنك المتبحر ، الاستاذ الكبير الشيخ ٠٠ محمد زاهد الكوثرى ،، فرعجلة المستوفر بالتماس ٠٠ المجلس العلمي ،، من فضيلته ، طالت حياته في عافية من البنورى ،،

ولا يحول دون فحصه تواكل، ولا تكاسل، ولا يزهده في الأخذ عن أقرانه، وعمن هو دونه كَبَر النفس، وسعته في العلم، بل طريقته الدأب، ليل نهار، على نشدان طلبته، أينها وجد ضالته، وهذا الإخلاص العظيم ، وهذا البحث البالغ ، جعلا لكتابه من المنزلة في قلوب الحفاظ ، مالا تساميه منزلة كتاب من كتب التخريج ، والحق يقال : إنه لم يدع مطمعاً لباحث ورا. بحثه وتنقيبه ، بل استوفى فى الابواب ذكر ما يمكن لطوائف الفقهاء أن يتمسكوا به على اختلاف مذاهبهم ، من أحاديث ، قلما يهتدي إلى جميع مصادرها أهل طبقته ، ومن بعد، من محدثي الطوائف ، إلا من أجهد نفسه إجهاده ، وسعى سعيه لوجود كثير منها في غير مظانها ، بل قلَّ من ينصف إنصافه ، فيدون أدلة الخصوم تدوينه ، غير مقتصر على أحاديث طائفة دون طائفة ، مع بيان ما لها وما عليها ، بغاية النصفة ، بخلاف كثير من ألفوا في أحاديث الأحكام في المذاهب ، فإنك تراهم يغلب عليهم التقصير في البحث، أو السير وراء أهواء، والتقصير في البحث ، يظهر المسألة القوية الحجة بمظهر أنها لاتدل عليها حجة ، والسير وراء هوى ، تعصب يأباه أهل الدين ، وأخطر ما يغشى على بصيرة العالم عند النظر في الأدلة، هو التعصب المذهبي ، فإنه يلبس الضعيف لباس القوى ، والقوى لباس الضعيف ، ويجعل الناهض من الحجة داحضاً ، وبالعكس ، وليس ذلك شأن من يخاف الله في أمر دينه ، ويتهيب ذلك اليوم الرهيب الذي يحاسب فيه كل امرى. على ما قدمت يداه ، فإذا وجد المتفقه من هو واسع العلم ، غوَّاص لا يتغلب عليه الهوى، بين حفاظ الحديث ، فليعض عليه بالنواجذ ، فإن ذلك ، الكبريت الأحمر بينهم ، والحافظ الزيلعي هذا، جامع لتلك الأوصاف حقاً ، ولذلك أصبحت أصحاب التخاريج بعده عالة عليه ، فدونك كتب: البدر الزركشي . وابن الملقن . وابن حجر . وغيرهم ، من الذين يظن بهم أنهم يحلقون في سما. الإعجاب، ويناطحون السحاب، وقارنها بكتب الزيلعي ، حتى تتيقن صدق ما قلنا ، بل إذا فعلت ذلك ربما تزيد، وتقول: إن سَدى تلك الكتب ولحتها ، كتب الزيلعي، إلا في التعصب المذهبي ، وكتاب الزيلعي هذا يجد فيه الحنني صفوة ما استدل به أئمة المذهب من أحاديث الاحكام ، ويلقى المالكي فيه نقاوة ما خرجه ابن عبد البر في " التمهيد ". و " الاستذكار " ، وخلاصة مابسطه عبدالحق في كتبه ، في أحاديث الاحكام ، والشافعي يرى فيه غربلة ما خرجه البيهتي في" السنن". و" المعرفة ". وغيرهما ، وتمحيص ماذكره النووى فى" المجموع". و"شرح مسلم "، واستعراض ما بينه ابن دقيق العيد في "الإيمام". و "الإيمام". و "شرح العمدة"، وكذلك الحنبلي يلاقى فيه وجوه النقد في "كتاب التحقيق " ـ لابن الجوزي . و" تنقيح التحقيق" ـ لابن عبد الهادي ، وغير ذلك من

الكتب المؤلفة في أحاديث الاحكام ، بل يجد الباحث فيه سوى ما في الصحاح . والسنن . والمسانيد. والآثار . والمعاجم، من أدلة الاحكام أحاديث فى الأبواب، من مصنف ابن أبي شيبة ـ أهم كتاب في نظر الفقيه \_ . ومصنف عبدالرزاق . ونحوهما ، مما ليس بمتناول يدكل باحث اليوم ، مع استيفاء الكلام في كل حديث ، من أقوال أئمة الجرح والتعديل ، ومن كتب العلل المعروفة ، وهذا بما جعل لهذا الكتاب ميزة عظمي بين كتبالتخاريج. ولا أريد بهذا ، الثناء على كتابه تثبيط العزائم، وتخدير الهمم، ولا إنكار أنه لا نهاية لما يفيض الله سبحانه على أهل العزيمة الصادقة من خبايا العلوم ، ولا نني أن في كتب مَن بعده بعض فوائد ، يشكر مؤلفوها عليها ، ويزداد استقاء أمثالها من ينابيعها الصافية ، عند مضاعفة السعى ، وصدق العزيمة ، و إنما قلت ما قلت ، إعطاء لكل ذىحقحقه، وإجلالا للعلم، واستنهاضاً للهمم، نحو محاولةالاستدراك، على مثلهذا العالم الجليل. وهذا حافظ واحد من حفاظ الحنفية ، قام بمثل هذا العمل العظيم الذي وقع موقع الإعجاب الكلى بين طوائف الفقهاء كلهم ، في عصره ، وبعد عصره ، فمن قلب صحائف هذا الكتَّاب ، ودرس ما فى الأبواب من الأحاديث ، تيقن أن الحنفية فى غاية التمسك بالأحاديث . والآثار فى الأبواب كلها ، لكن لاتخلو البسيطة من متعنت يتقوَّل فيهم ، إما جهلا . أو عصبية جاهلية ، فمرة يتكلمون فى أخذهم بالرأى، عند فقدان النص، مع أنه لا فقه بدون رأى ، ومرة يرمونهم بقلة الحديث، وقد امتلاً ت الأمصار بأحاديثهم، وأخرى يقولون: إنهم يستحسنون، ومن استحسن فقدشرًا ع، وأين يكون موقع هذا الكلام من الصدق ؟ 1 بعد الاطلاع على كلامهم في الاستحسان، وكيف يستطيع القائل بالقياس رد الاستحسان؟ والشرع لله وحده، إنما الرسول صلوات الله عليه ـ مبـِّلغه ، وقصارى ما يعمل الفقيه فَهْـم النصرِص فقط ، فمن جعل للفقيه حظاً من التشريع ، لم يفهم الفقه والشرع ، بل ضل السبيل ، وجعل شرع الله من الأوضاع البشرية ، وحاش لله أن يجعل للبشر دخلا فى شرعه ووحيه .

هذا، وقد رأيت تفنيد تلك التقولات، بسرد مقدمات فى الرأى و الاجتهاد، وفى الاستحسان الذى يقول به الحنفية، وفى شروط قبول الاخبار عندهم، وفى منزلة الكوفة من علوم القرآن. والحديث. والعلوم العربية والفقه. وأصوله، وكون الكوفة ينبوع الفقه، المشرق، من بلاد المشرق، المنتشر فى قارات الارض كلها، وميزة مذهب أهل العراق على سائر المذاهب، ومبلغ اتساعهم فى الحفظ، وكثرة الحفاظ بينهم من أقدم العصور الإسلامية إلى عصرنا هذا، زيادة على ما لهم من الفهم الدقيق، والغوص فى المعانى، وقد اعترف لهم بذلك كل الخصوم، ونظرة عجلى فى كتب الجرح والتعديل، والله سبحانه حسبى، ونعم الوكيل.

# الرأى والاجتهاد

وردت في الرأى ، آثار تذمه . وآثار تمدحه ، والمذموم هو الرأى عن هوى ، والممدوح هو استنباط حكمالنازلة منالنص ، على طريقة فقها. الصحابة . والتابعين . و تابعيهم ، برد النظير إلى نظيره ، في الكتاب، والسنة . وقد خرج الخطيب غالب تلك الآثار في "الفقيه والمتفقه " ، وكذا ابن عبد البر ، مع بيان موارد تلك الآثار . والقول المحتم فى ذلك: إن فقهاء الصحابة . والتابعين . وتابعيهم ، جروا على القول بالرأى بالمعنى الذى سبق " أعنى استنباط حكم النازلة من النص " ، وهذا من الإجماعات التي لاسبيل إلى إنكارها ، وقد قال الإمام أبوبكر الرازى في "الفصول "، بعد أن سرد ما كان عليه فقهاء الصحابة . والتابعين من القول بالرأى : " إلى أن نشأ قوم ذو جهل بالفقه وأصوله ، لامعرفة لهم بطريقة السلف، ولا توقى للا قدام على الجهالة، واتباع الأهواء البشعة التي خالفوا بها الصحابة ، و من بعدهم من أخلافهم ، فكان أول من نفي القياس والاجتهاد فى أحكام الحوادث، إبراهيم النظتَّام، وطعن على الصحابة من أجل قولهم بالقياس، ونسبهم إلى ما لا يليق بهم ، وإلى ضد ماوصفهم الله به ، وأثنى به عليهم ـ بتهوره وقلة علمه بهذا الشأن ـ ، ثم تبعه على هذا القول نفر من المتكلمين البغداديين ، إلا أنهم لم يطعنوا على السلف كطعنه ، ولم يعيبوهم ، لكنهم ارتكبوا من المكابرة ، وجحد الضرورة أمراً بشعاً ، فراراً من الطعن على السلف، في قولهم بالاجتهاد والقياس ، وذلك أنهم زعموا أن قول الصحابة فى الحوادثكان على وجه التوسط والصلح بين الخصوم . . . لا على وجه قطع الحكم ، وإبرام القول ، فكأنهم قد حسنوا مذهبهم بمثل هذه الجهالة ، وتخلصوا من الشناعة التي لحقت النظئام بتخطئته السلف. ثم تبعهم رجل من الحشو جهول ، يريد ـ داود بنعلى ـ لم يدر ماقال هؤلاء ، ولا ماقال هؤلاء ، وأخذ طرفا من كلام النظام ، وطرفا من كلام متكلمي بغداد ، من نفاة القياس ، فاحتج به في نغي القياس والاجتهاد ، مع جهله بما تكلم به الفريقان ، من مثبتى القياس ، ومبطليه ، وقد كان مع ذلك ينغي حجج العقول ، ويزعم أن العقل لاحظ له في إدراك شيء من علوم الدِّين ، فأنزل نفسه منزلة البهيمة بل هو أضل منها، أه "، وأبو بكر الرازى أطال النفس جداً فى إقامة الحجة على حجية الرأى والقياس، بحيث لايدع أى مجال للتشغيب ضد حجيته ، فالرأى بهذا المعنى ، وصف مادح يوصف به كل فقيه ، ينبي. عن دقة الفهم ، وكمال الغوص ، ولذلك تجد ابن قتيبة يذكر في "كتاب المعارف" الفقها. بعنوان أصحاب الرأى ، و يَعد فيهم الأوزاعي . وسفيان الثورى . ومالك بن أنس رضي الله عنهم ، وكذلك

تجد الحافظ محمد بن الحارث الخشنى، يذكر أصحاب مالك فى "قضاة قرطبة " باسم أصحاب الرأى ، وهكذا يفعل أيضاً الحافظ أبو الوليد بن الفرضى فى " تاريخ علماء الأندلس " ، وكذلك الحافظ أبو الوليد الباجى ، يقول فى شرح حديث الداء العضال من " الموطأ " فى صدد الرد على مايرويه النقلة عن مالك ، فى تفسير الداء العضال : ولم يرو مثل ذلك عن مالك أحد من أهل الرأى من أصحابه " يعنى أهل الفقه ، من أصحاب مالك " إلى غير ذلك ، مما لاحاجة إلى استقصائه هنا .

وبهذا يتبين أن تنزيل الآثار الواردة في ذم " الرأى عن هوى " في فقه الفقهاء ، وفي ردهم النوازل التي لاتنتهي إلى انتهاء تاريخ البشر ، إلى المنصوص في كتاب الله ، وسنة رسوله ، إنما هو هوى بشع ، تنبذه حجج الشرع ، وأما تخصيص الحنفية بهذا الإسم ، فلا يصح إلا بمعنى البراعة البالغة في الاستنباط، فالفقه حيثماكان يصحبه الرأي، سواءكان في المدينة أو في العراق، وطوائف الفقها. كلهم إنما يختلفون في شروط الاجتهاد ، بما لاح لهم من الدليل ، وهم متفقون في الاخذ بالكتاب. والسنة . والإجماع . والقياس ، و لا يقتصرون على واحد منها . وأما أهل الحديث فهم الرواة النقلة ، وهم الصيادلة ، كما أن الفقها. هم الاطباء ، كما قال الاعمش ، فاذا اجترأ على الإفتاء أحد الرواة الذين لم يتفقهوا ، يقع في مهزلة ، كما نص الرامهرمزي في " الفاصل". و ابن الجوزي في " التلبيس " . و" أخبار الحمقي " . والخطيب في" الفقيه والمتفقه " ، على نماذج من ذلك ، فذكر مدرسة للحديث هنا ، بما لامعني له (١) ، قال سليمان بن عبد القوى الطوفي الحنبلي في شرح "مختصر الروضة " ـ في أصول الحنابلة : " واعلم أن أصحاب الرأى بحسب الإضافة ، هم كل من تصرف في الأحكام بالرأى ، فيتناول جميع علما. الإسلام ، لأن كل واحد من المجتهدين لايستغني في اجتهاده عن نظر ورأى ، ولو بتحقيق المناط ، وتنقيحه الذي لانزاع في صحته ، وأما بحسب العلمية فهو في عرف السلف " من الرواة ﴿ بعد محنة خلق القرآن "؛ علم على أهل العراق ، وهم أهل الـكوفة ، أبوحنيفة ، ومن تابعه منهم . . . و بالغ بعضهم في التشنيع عليه . . . وإني ، والله لاأرى إلاعصمته مما قالوه ، و تنزيهه عما إليه نسبوه ، وجملة القول فيه : إنه قطعاً ، لم يخالف السنة عناداً ، وإنما خالف فيما خالف منها اجتهاداً ، بحجج واضحة ، ودلائل صالحة لائحة ، وحججه بين أيدى الناس موجودة ، وقلَّ أن ينتصف منها مخالفوه ، وله بتقدير الخطأ أجر ، و بتقدير الإصابة أجران ، والطاعنون عليه إما حساد . أو جاهلون بمواقع الاجتهاد ، وآخر ماصح عن الإمام أحمد رضي الله عنه إحسان القول فيه ، والثناء عليه ، ذكره أبوالورد من أصحابنا في "كتاب أصول الدس " ، اه .

<sup>(</sup>١) تنبيه على رد ماقاله بمن أهل المصر في بمض كتبه ٢٠ البنوري ،،

وقال الشهاب بن حجر المكي الشافعي في" خيرات الحسان" : ص ٣٠: " يتعين عليك أن لاتفهم من أقوال العلماء \_ أي المتأخرين من أهل مذهبه \_ عن أبى حنيفة . وأصحابه أنهم أصحاب الرأى ، أن مرادهم بذلك تنقيصهم ، ولانسبتهم إلى أنهم يقدمون رأيهم على سنة رسول الله عَلَيْتُهُ ، ولا على قول أصحابه ، لأنهم برآ. من ذلك ، ثم بسط ماكان عليه أبوحنيفة . وأصحابه في الفقه ، من الآخذ بكتاب الله ، ثم بسنيَّة رسوله ، ثم بأقوال الصحابة ، رداً على من توهم خلاف ذلك، ولا أنكر أن هناك أناساً من الرواة الصالحين، يخصون أبا حنيفة . وأصحابه بالوقيعة من بين الفقهاء ، وذلك حيث لاينتبهون إلى العلل القادحة في الأخبار ، التي تركها أبوحنيفة . وأصحابه ، فيظنون بهم أنهم تركوا الحديث إلى الرأى ، وكثيراً مايعلو على مداركهم وجه استنباط هؤلاء ، الحكم من الدليل ، لدقة مداركهم ، وجمود قرائح النقـَلة ، فيطعنون فىالفقهاُ ـ أنهم تركوا الحديث إلى الرأى، وهذا النبز منهم لايؤذى سوى أنفسهم . وأما ابن حزم فقد تبرأ من القياس جملة وتفصيلا ، فحظ أبي حنيفة . وأصحابه من شتائمه مثل حظ باقى الأئمة القائلين بالقياس. والقاضي أبو بكر بن العربي عن قام بواجب الرد عليه في " العواصم والقواصم " ، وليس لابن حزم شِبْه دليل، فيما يدعيه من نفي القياس، غير المجازفة بنفي ما ثبت من الصحابة في حجية القياس، وغير الاجتراء على تصحيح روايات واهية، وردت في رد القياس، والغريب أن بعض أصحاب \_ المجلات \_ بمن لم ينشأ نشأة العلماء، اتخذ مجلته منبراً يخطب عليه للدعوة إلى مذهب، لايدرى أصله ولافرعه ، فألتَّف قبل عشر سنوات رسالة في " أصول التشريع العام " وجمع فيها آراء ابن حزم في نني القياس ، وآراء بعض مثبتيه ، على طريق غير طريق الأئمة المتبوعين، وآراء أخرى لبعض الشذاذ، يبنى مذهبه على مايعده مصلحة فقط، وإن خالف صريح الكتاب والسنة، فصار بذلك جامعاً لأصول متضادة ، تتفرع عليها ، فروع متضادة ، لايجتمع مثلها ، إلا في عقل مضطرب، وما هذا إلا من قبيل محاولة استيلاد البشر من البقر ، ونحوه ، فترى ابن حزم يحتج في نغي القياس بحديث '' نعيم بن حماد '' الذي سقط نعيم بروايته ، عند جمهرة النقاد ، وليس ابن حزم على علم من ذلك ا وهذا ما يعرفه صغار أهل الجديث من المشارقة ، وهو حديث قياس الأمور بالرأى ، وفي سنده أيضاً "حريز الناصي"، وإن كان الصحافي ـ المتمجهد! ـ يجعله: جريراً، ويزيد على حجة ابن حزم حجة أخرى ، وهي حديث : سبايا الأمم في " ابن ماجه " ويرى \_ الصحافي \_ أنه حسن ، مع أن في سنده "سويداً"، وفيه يقول ابن معين ! حلال الدم. وأحمد: متروك الحديث ، وفيه أيضاً ابن أبى الرجال ، وهو متروك ، عند النسائى ، ومنكر الحديث ، عند البخارى ، ويتصور فريقين من الفقهاء، أهل رأى ، وأهل حديث، وليس لهذا أصل بالمرة، وإنما هذا خيال بعض متأخرى

الشذاذ، أخذاً من كلمات بعض جهلة النقلة، بعد محنة أحمد، وأما ماوقع في كلام إبراهيم النخعي. وبعض أهل طبقته من القول: بأن أهل الرأى أعداء السنن، فبمعني الرأى المخالف للسنة المتوارثة في المعتقد يعنون به الخوارج والقدرية. والمشبهة ونحوهم من أهل البدع الابمعني الاجتهاد في فروع الاحكام، وحمله على خلاف ذلك تحريف المكلم عن مواضعه، فكيف ا والنخعي نفسه وابن المسيّب نفسه من أهل القول بالرأى في الفروع ، رغم انصراف المتخيلين، خلاف ذلك ويحاول ابن حزم أن يكذب كل مايروى عن الصحابة في القياس الاسماحديث عمر امع أن الخطيب وغيره يروون عنه بطرق كثيرة، بألفاظ متقاربة ، وكذا عن باقي الصحابة ، قال الخطيب بعد أن روى حديث معاذ في اجتهاد الرأى في "الفقيه والمتفقه" : وقول الحارث بن عمرو عن أناس من أصحاب معاذ ، يدل على شهرة الحديث ، وكثرة رواته ، وقد عرف فضل معاذ ، وزهده والظاهر من حال أصحابه ، الدّين . والثقة . والزهد . والصلاح ، وقد قيل : إن عبادة بن نسى ، رواه عن عبد الرحمن بن غنم عن معاذ ، وهذا إسناد متصل ، ورجاله معروفون بالثقة ، على أن أهل العلم قد تقبلوه ، واحتجوا به ، فوقفنا بذلك على صحته عندهم ، اه . ومثله بل ماهو أوفى منه ، مذكور في فصول أبى بكر الرازى ، وقد سبقت كلمته في "نفاة القياس" ، وليس هذا موضع بسط لذلك ، فليراجع فصول أبى بكر الرازى ، وقد سبقت كلمته فى "نفاة القياس" ، وليس هذا موضع بسط لذلك ، فليراجع فصول أبى بكر الرازى . و" الفقيه والمتفقه " ـ للخطيب ، من أراد معرفة طرق الروايات الغاطرية ، وأذيالهم ، ولعل هذا القدركاف هلهنا .

## الاستيحسان

ظن أناس ممن لم يمارس العلم ، ولم يؤت الفهم ، أن الاستحسان عند الحنفية هو الحكم بما يشتهيه الإنسان ، ويهواه ، ويلذه ، حتى فسره ابن حزم فى "أحكامه" بأنه ما اشتهته النفس ووافقها ، خطأ ، كان ، أو صواباً ، لكن لايقول بمثل هذا الاستحسان فقيه من الفقهاء ، فلو كان هذا مراد الحنفية بالاستحسان ، لكان للخالفين ، مل الحق ، فى تقريعهم ، والرد عليهم ، إلا أن المخالفين ساءت ظنونهم ، وطاشت أحلامهم ، ففو قوا سهاما إليهم ، ترتد إلى أنفسهم ، وذلك لتقاصر أفهامهم عن إدراك مرامهم ، ودقة مدرك هذا البحث فى حد ذاته ، وليس بين القائلين بالقياس من لايستحسن بالمعنى الذى يريده الحنفية ، وهذا الموضع لايتسع لذكر نماذج من مذاهب الفقهاء ، فى الاستحسان ، وإبطال الاستحسان ماهو إلا سبق قلم من الإمام الشافعى رضى الله عنه ،

فلو صحت حججه فى إبطال الاستحسان ، لقضت على القياس الذى هو مذهبه ، قبل أن يقضى على الاستحسان .

ومن الحكايات الطريفة في هذا الباب ، مابروي عن إبراهيم بن جابر ، أنه لما سأله أحد كبار القضاة في عهد المتبى بين العباسي ، عن سبب انتقاله من مذهب الشافعي إلى مذهب أهل الظاهر ، جاوبه قائلا : " إنى قرأت إبطال الاستحسان للشافعي ، فرأيته صحيحاً في معناه ، إلا أن جميع ما احتج به في إبطال الاستحسان هو بعينه يبطل القياس ، فصح به عندى بطلانه " ، كأنه لم يرد أن يبقى فى مذهب يهد بعضه بعضاً ، فانتقل إلى مذهب يبطلهما معاً ، لكن القياس . والاستحسان كلاهما بخير ، لم يبطل واحد منهما بالمعنى الذي يريده القائلون بهما ، بل الخلاف بين أهل القياس في الاستحسان، لفظي بحت ، وأودُ أن أسوق بعض كلمات من فصول أبي بكر الرازي ، لتنوير المسألة ، لانه من أحسن من تكلم فيه بإسهاب مفهوم \_ فيما أعلم \_ ، وهو يقول في الفصول في بحث الاستحسان: '' وجميع ما يقول فيه أصحابنا بالاستحسان ، فانهم قالوه مقرونا بدلائله وحججه ، لا على جهة الشهوة ، واتباع الهوى ، ووجوه دلائل مسائل الاستحسان موجودة في الكتب التي عملناها ، في شرح كتب أصحابنا ، ونحن نذكر هنا جملة تفضي بالناظر فيها إلى معرفة حقيقة قولهم في هذا الباب ، بعد تقدمة القول في جواز إطلاق لفظ الاستحسان ، فنقول : لما كان ماحسَّنهُ الله تعالى بإقامته الدلائل على حسنه ، مستحسناً ، جاز لنا إطلاق لفظ الاستحسان ، فيها قامت الدلالة بصحته ، وقد ندب الله تعالى إلى فعاله ، وأوجب الهداية لفاعله ، فقال عز منَّ قائل : ﴿ فَبَشِّرْ عِبَادِى الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ ، أُولِنْكَ الَّذِينَ هَدَاهُمُ اللهُ ، وَ أُولَٰئِكَ هُمْ ۚ أُولُوا الأَلْبَابِ ﴾ وروى عن ابن مسعود ، وقد روى مرفوعا إلى النبي ﷺ ، أنه قال: « مارآه المسلمون حسناً ، فهو عند الله حسن ، وما رآه المؤمنون سيئاً ، فهو عند الله سي.. ، ، فاذا كنا قد وجدنا لهذا اللفظ أصلاً في الكتاب. والسنة، لم يمنع إطلاقه في بعض ما قامت عليه الدلالة بصحته على جهة تعريف المعنى وإفهام المراد ... ثم ليس يخلو العائب للاستحسان من أن ينازعنا في اللفظ، أو في المعنى، فإن نازعنا في اللفظ، فاللفظ مسلم له ، فليعبر هو بما شا.، على أنه ليس للمنازعة في اللفظ وجه ، لأن لكل أحد أن يعبر عن المعنى بما عقله من المعنى ، بما شا. من الألفاظ ، لاسيما بلفظ يطابق معناه في الشرع ، وفي اللغة ، وقد يعبر الإنسان عن المعنى بالعربية تارة ، وبالفارسية أخرى ، فلا ننكره ، وقد أطلق الفقهاء لفظ الاستحسان في كثير من الأشياء ، وقد روى عن إياس بن معاوية أنه قال : " قيسوا القضاء ، ما صلح الناس ، فاذا فسدوا ، فاستحسنوا "، ولفظ الاستحسان موجود فى كتب مالك بن أنس ، وقال الشافعى : أستحسن أن تكون المتعة ثلاثين درهما ، فسقط بما قلنا ، المنازعة فى إطلاق الاسم ، أو منعه ، وإن نازعنا فى المعنى ، فإ نما لم يسلم خصمنا تسليم المعنى لنا ، بغير دلالة ، وقد اصطحب جميع المعانى التى نذكرها ، ما ينتظمه لفظ الاستحسان ، عند أصحابنا ، إقامة الدلالة على صحته ، وإثباته بحجته ، ولفظ الاستحسان يكتنفه معنيان :

أحدهما : استعمال الاجتهاد . وغلبة الرأى في إثبات المقادير ، الموكولة إلى اجتهادنا وآرائنا ، نحو تقدير متعة المطلقات ، قال الله تعالى : ﴿ فَمَتَّعُوهُنَّ ، عَلَى الْمُوسِعِ قَدَرُهُ ، وَعَلَى الْمُقْتِرِ قَدَرُهُ ، مَتَاعًا بِالْمَعْرُ و ف حَقًّا عَلَى الْمُحْسِنِينَ ﴾ ، فأوجبها على مقدار يسار الرجل وإعساره ، ومقدارهما غير معلوم ، إلا من جهة أغلب الرأى ، وأكثر الظن ، ونظيرها أيضاً ، نفقات الزوجات، قال الله تعالى : ﴿ وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقَهُنَّ وَكِسُو َ مَهُنَّ بِالْمَعْرُ وَفَ ﴾ ، ولا سبيل إلى إثبات المعروف من ذلك ، إلا من طريق الاجتهاد ، وقال تعالى : ﴿ وَمَنْ قَتْلَهُ مِنْكُمْ مُتَعَمِّدًا ، كَفَرَامُ مِثْلُ مَا قَتَلَ مِنَ النَّعَمِ ، يَحْكُمُ بِهِ ذَوَا عَدْلِ مِنْكُمْ ، هَدْياً بَالِغَ الْكُعْبَةَ أُوْكَفَّارَةٌ طَعَامُ مَسَاكِينَ ، أَوْ عَدْلُ ذَلِكَ صِيامًا ﴾ ، ثم لا يخلو المثل المراد بالآية ، من أن يكون القيمة ، أو النظير من النَّعَـم على حسب اختلاف الفقهاء فيه ، وأيهما كان ، فهو موكول إلى اجتهاد العَـد لــ أين ، وكذلك أروش الجنايات التي لم يرد في مقاديرها نص، ولا اتفاق ، ولا تعرف إلا من طريق الاجتهاد ، ونظائرها في الأصول أكثر من أن تحصى ، وإنما ذكرنا منها مثالاً يستدل به على نظائره ، فسمى أصحابنا هذا الضرب من الاجتهاد استحسانا، وليس في هذا المعنى خلاف بين الفقهاء ، ولا يمكن أحداً منهم القول بخلافه ، وأما المعنى الآخر من ضربي الاستحسان، فهو ترك القياس، إلى ماهو أولى منه، وذلك على وجهين: أحدهما: أن يكون فرع يتجاذبه أصلان، يأخذ الشبه من كل واحد منهما، فيجب إلحاقه بأحدهما، دون الآخر، لدلالة توجبه ، فسموا ذلك استحسانا ، إذ لولم يعرض شبه للوجه الثاني ، لكان له شبه من الأصل الآخر ، فيجب إلحاقه به ، وأغمض مايجيء من مسائل الفروع ، وأدقها مسلكا ، ماكان من هذا القبيل ، ووقف هذا الموقف، لأنه محتاج في ترجيح أحد الوجهين على الآخر، إلى إنعام النظر، واستعمال الفكر، والروية، في إلحاقه بأحد الأصلين دون الآخر ... فنظير الفرع الذي يتجاذبه أصلان، فيلحق بأحدهما دون الآخر، ماقال أصحابنا، في الرجل يقول لامرأته: إذا حضت، فأنت طالق، فتقول:

قد حضت: إنالقياس أن لا تصدقحتي يعلم وجود الحيضمنها، أو يصدقها الزوج، إلا أنا نستحسن، فنوقع الطلاق. قال محمد: وقد ندخـل في هذا الاستحسان بعض القياس، قال أبو بكر: أماقوله: إن القياس أن لاتصدق، فإن وجهه أنَّه قد ثبت بأصل متفق عليه، أن المرأة لاتصدق في مثله في إيقاع الطلاق عليها ، وهو : الرجل يقول لامرأته : إندخلت الدار ، فأنتطالق ، وإن كلمت زيداً ، فأنت طالق، فقالت بعد ذلك: قد دخلتها بعد اليمين، أوكلمت زيداً ، وكذبها آلزوج، إنها لاتصدق، ولا تطلق حتى يعلم ذلك ببينة ، أو بإقرار الزوج، فكان قياس هذا الأصل يوجب أن لا تصدق في وجود الحيض، الذي جعله الزوج شرطاً لإيقاع الطلاق، وكما أنه لو قال لها: إذا حضت، فإن عبدي حر، أو قال : فامرأتي الاخرى طالق ، فقالت : حضت ، وكذبها الزوج ، لم يعتق العبد، ولم تطلق المرأة الآخرى ، فقد أخذت هذه الحادثة شبهاً من هذه الأصول التي ذكرنا ، فلو لم يكن لهذه الحادثة غير هذه الاصول لكان سبيلها أن تلحق بها ، ويحكم لها بحكمها ، إلا أنه قد عرض لها أصل آخر ، منع إلحاقها بالاصل الذي ذكرنا ، وأوجب إلحاقها بالاصل الثاني ، وهو أن الله تعالى لما قال : ﴿ وَلَا يَحِلُّ كُلَنَّ أَنْ يَكُنُّمْنَ مَا خَلَقَ اللهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ ﴾، وروى عن السلف، أنه أراد: من الحيضوالحبل، وعنأبيٌّ بنكعب أنه قال: "من الأمانة أن ائتمنت المرأة على فرجها "، دَلَّ وعظه إياها ، ونهيه لها عن الكتبان ، على قبول قولها فى براءة رحمها من الحبل، وشغلها به ، ووجود الحيض وعدمه، كما قال تعالى فى الذى عليه الدَّ يْن : ﴿ فَلْيَــَّقَ اللَّهَ ۚ رَبَّهُ ۗ وَلَا يَبْخُسُ مِنْهُ شَيْئًا ﴾ ، فوعظه ونهاه عن البخس والنقصان ، علم أن المرجع إلى قوله في مقدار الدَّيْن ، فصارت الآية التي قدمنا أصلاً في قبول قول المرأة ، إذا قالت : أنا حائض ، وتحريم وطئها في هذه الحال ، فإنها إذا قالت : قد طهرت ، حل لزوجها قربها ، وكذلك إذا قالت، وهي معتدة : قد انقضت عدتى ، صدقت في ذلك ، وانقطعت رجعة الزوج عنها ، وانقطاع الزوجية بينهما ،وكان المعنى في ذلك أن انقضاء العدة بالحيض معنى يخصها ، ولا يعلم إلا من جهتها ، فيوجب على ذلك إذا قال الزوج : إذا حضت ، فأنت طالق ، فقالت : قد حضت ، أن تصدق في باب وقوع الطلاق عليها ، كما صدقت فى انقضاء العدة ، مع إنكار الزوج ، لأن ذلك معنى يخصها ، أعنى أنَّ الحيض لايعلم وجوده إلا من جهتها ، ولا يطلع عليه غيرها ، ولاجل ذلك أنها لا تصدق على وجود الحيض ، إذا علق به طلاق غيرها ، أو علق به عتق العبد ، لأنه إنما جعل قولها كالبينة في الأحكام التي تخصها ، دون غيرها ، ألا ترى أنهم قالوا : إن الزوج لو قال : قد أخبرتني أن عدتها انقضت ، وأنا أريد أن أتزوج أختها، كان له ذلك، ولا تصدق هي على بقاء العدة في حق غيرها، وتكون

عدتها باقية فى حقها ، ولا تسقط نفقتها ، فصار كقولها : قد حضت ، وله حكمان : أحدهما : فيها يخصها ، و يتعلق بها ، وهو طلاقها ، وانقضاء عدتها ، وما جرى مجرى ذلك ، فيجعل قوله فيه كالبينة . والآخر : فى طلاق غيرها ، أو عتق العبد ، فصارت فى هذه الحال شاهدة ، كارخبارها بدخول الدار ، وكلام زيد إذا علق به العتق ، أو الطلاق ، اه .

ثم ضرب أبو بكر الرازى أمثالا كثيرة ، يما يكون فيه لقولها حكمان من الوجهين ، وأجاد في ذكر النظائر ، إلى أن أتى دور الكلام فى القسم الآخر من الاستحسان ، وهو تخصيص الحكم مع وجود العلة ، وشرحه شرحا ينثلج به الصدر ، ولا يدع شكا لمرتاب ، فى أن هذا القسم من الاستحسان ، مقرون أيضاً فى جميع الفروع ، بدلالة ناهضة ، من نص . أو إجماع . أو قياس آخر يوجب حكماً سواه فى الحادثة ، وهذا القدر يكنى فى لفت النظر ، إلى أن قول الخصوم فى الاستحسان بعيد عن الوجاهة .

#### شروط قبول الا خبار

يرى الحنفية قبول الخبر المرسل إذا كان مرسله ثقة ، كالخبر المسند ، وعليه جرت جهرة فقها الأمة ، من الصحابة . والتابعين . و تابعيهم ، إلى رأس المأتين ، ولا شك أن إغفال الاخذ بالمرسل ولاسيها مرسل كبار التابعين . تر "ك لشطر السئية . قال أبو داو د صاحب "السنن" في رسالته إلى أهل مكة المتداولة بين أهل العلم بالحديث: "وأما المراسيل ، فقد كان يحتج بها العلماء ، فيما مضى ، مثل سفيان الثورى . و مالك بن أنس . والأو زاعى حتى جاء الشافعى ، فتكلم فيه " ، وقال محمد بن جرير الطبرى : "لم يزل الناس على العمل بالمرسل ، وقبوله ، حتى حدث بعد المأتين القول برده "كما في "أحكام المراسيل" ـ للصلاح العلائى ، وفي كلام ابن عبدالبر مايقتضى أن ذلك إجماع ، ومناقشة من ناقشهم بأنه يوجد بين السلف من يحاسب بعض من أرسل محاسبة عسيرة ، مناقشة في عبد محلها ، لأن تلك المحاسبة إنما هي من عدم الثقة بالراوى المرسل ، كما ترى مثل هذه المحاسبة في عبد مطلقاً ، وقال بعض المسئيت ، فإذن ليست المسألة مسألة إسناد وإرسال ، بل هي مسألة الثقة بالراوى ، و بعض المسئيت ، فإذن ليست المسألة مسألة إسناد وإرسال ، بل هي مسألة الثقة بالراوى ، والشافعى ، لما رد المرسل ، وخالف من تقدمه اضطربت أقواله ، فرة قال : إنه ليس بحجة مطلقاً ، إلا مراسيل ابن المسيّب ، شم الله الأخذ بمراسيل ابن المسيّب نفسه في مسائل ، ذكرتها فيها علقت على طبقات الحفاظ ، ثم إلى الأخذ بمراسيل الآخرين ، ثم قال بحجية المرسل عند الاعتضاد ، ولذلك تعب أمثال البيهتي في التخلص من هذا الاضطراب ، وركبوا الصعب ، وفي "مسند" الشافعي ولذلك تعب أمثال البيهتي في التخلص من هذا الاضطراب ، وركبوا الصعب ، وفي "مسند" الشافعي

نفسه مراسيل كثيرة ، بالمعنى الآعم الذي هو المعروف بين السلف ، وفي "موطأ مالك" نحو ثلاثمائة حديث مرسل، وهذا القدر أكثر من نصف مسانيد" الموطأ"، وما في احكام المراسيل للصلاح العلائى من البحوث في الإرسال ، جزء يسير ، بما لأهل الشأن من الاخذ والرد في ذلك، وفيها علقناه على شروط الأئمة الحسة ، وجه التوفيق بين قول الفقها. بتصحيح المرسل ، وقول متأخرى أهل الرواية بتضعيفه ، مع نوع من البسط في الاحتجاج بالمرسل ، بل البخاري نفسه تراه يستدل في كتبه بالمراسيل ، وكذا مسلم في المقدمة ، وجزء الدباغ ، ولا يتحمل هذا الموضع لبسط المقال في ذلك بأكثر من هذا. ومن شروط قبول الاخبار عند الحنفية مسندة ، كانت، أو مرسلة، أن لاتشذ عن الأصول المجتمعة عندهم، وذلك أن هؤلاء الفقهاء بالغوا في استقصاء موارد النصوص من الكتاب والسنة، وأقضية الصحابة، إلى أن أرجعوا النظائر المنصوص عليها ، والمتلقاة بالقبول إلى أصل تتفرع هي منه ، وقاعدة تندرج تلك النظائر تحتها، وهكذا فعلوا في النظائر الآخري، إلى أن أتموا الفحص والاستقراء، فاجتمعت عندهم أصول ـ موضع بيانها، كتب القواعد والفروق \_ يعرضون عليها أخبار الآحاد، فاذا ندت الاخبار عن تلك الاصول، وشذت، يعدونها مناهضة لما هو أقوى ثبوتاً منها ، وهو الأصل المؤصل من تتبع موارد الشرع الجاري مجرى خبر الكافة ، والطحاوي كثير المراعاة لهذه القاعدة في كتبه ، ويظن من لاخبرة عنده أن ذلك ترجيح منه لبعض الروايات على بعضها بالقياس ، وآفة هذا الشذوذ المعنوى في الغالب ، كثرة اجتراء الرواة على الرواية بالمعنى ، بحيث تخل بالمعنى الأصلى، وهذه قاعدة دقيقة ، يتعرف بها البارعون في الفقه مواطن الضعف، والنتوء في كثير من الروايات، فيرجعون الحق إلى نصابه بعد مضاعفة النظر في ذلك ، ولهم أيضاً مدارك أخرى في علل الحديث دقيقة ، لاينتبه إليها دهما. النقـَلة ، وللعمل المتوارث عندهم شأن يختبر به صحة كثير من الأخبار ، وليس هذا الشأن بمختص بعمل أهل المدينة ، بل الأمصار التي نزلها الصحابة وسكنوها، ولهم بها أصحاب، وأصحاب أصحاب، سواء في ذلك- وفي رسالة الليث إلى مالك، ما يشير إلى ذلك \_ . ومن القواعد المرضية ، عند أبى حنيفة أيضاً اشتراط استدامة الحفظ من آن التحمل إلى آن الأداء، وعدم الاعتداد بالحفظ ، إذا لم يكن الراوى ذاكراً لمرويه ، كما في " الإلماع " ـ للقاضي عياض . وغيره ، وكذلك اقتصار تسويغ الرواية بالمعنى على الفقيه ، بما يراه أبوحنيفة حتما . ومن قواعدهم أيضاً مراعاة مراتب الأدلة في الثبوت ، والدلالة ، فللقطعي ثبوتاً . أو دلالة مرتبته ، وللظني كذلك حكمه عندهم ، فلا يقبلون خبر الآحاد إذا خالف الكتاب ، ولا يعدون بيان المجمل به في شيء من المخالفة للكتاب ، فلا يكون بيان المجمل بخبر الآحاد من قبيل الزيادة على الكتاب عندهم ، وإن أورد بعض المشاغبين ماهو من قبيل البيان على

قاعدة الزيادة ، تعنتاً ، وجهلاً بالفارق ، ومن قواعدهم أيضاً رد خبر الآحاد فى الأمور المحتمة التي تعم بها البلوى ، وتتوفر فيها الدواعى إلى نقلها بطريق الاستفاضة ، حيث يعدون ذلك بما تكذبه شواهد الحال ، واشتراط شهرة الخبر عند طوائف الفقهاء . ويقول ابن رجب : إن أبا حنيفة يرى أن الثقات إذا اختلفوا فى خبر ، زيادة ، أو نقصاً ، فى المتن ، أو السند ، فالزائد مردود إلى الناقص ، إلى غير ذلك من قواعد رصينة ، أقاموا الحجج على كل منها ، فى كتب الأصول المبسوطة . فمن يقبل الحديث عن كل من دب وهب ، فى عهد ذيوع الفتن ، وشيوع الكذب ، بنص الرسول صلوات المعليه ، يظن بهم أنهم يخالفون الحديث ، لكن الأمر ليس كذلك ، بل عمدتهم الآثار فى التأصيل ، والتفريع ، كما يظهر ذلك لمن أحسن البحث ، وثوفق للإجادة فى المقارنة والموازنة ، من غير أن يستسلم للهوى ، والتقليد الأعمى ، والله سبحانه هو الموفق .

### منزلة الكوفة من علوم الاجتهاد

ولا بدَّ هنا من استعراض ماكانت عليه الكوفة ، من عهد بنائها إلى زمن أبى حنيفة ، ليعلم من لا يعلم وجه امتيازها عن باقى الأمصار ، فى تلك العصور ، حتى أصبحت مشرق الفقه الناضج ، المتلاطم الأنوار ، فأقول : لا يخني أن المدينة المنورة زادها الله تشريفاً ـ كانت مهبط الوحى ، ومستقر جمهرة الصحابة \_ رضوان الله عليهم أجمعين \_ إلى أواخر عهد ثالث الخلفاء الراشدين ، خلا الذين رحلوا إلى شواسع البلدان للجهاد ، ونشر الدين ، وتفقيه المسلمين ، ولما ولى الفاروق رضى الله عنه ، وافتتح العراق فى عهده ، بِيَـد سعد بن أبى وقاص رضى الله عنه ، أمر عمر ببناء الكوفة ، فبنيت ، سنة ١٧ ه ، وأسكن حولها الفصح من قبائل العرب ، و بعث عمر رضى الله عنه عبدالله بن مسعود رضى الله عنه ، إلى الكوفة ، ليعلم أهلها القرآن ، ويفقههم في الدِّين ، قائلاً لهم : "وقد آثر تكم بعبد الله على نفسي"و عبد الله هذا منزلته في العلم بين الصحابة عظيمة جداً ، بحيث لا يستغنى عن علمه \_ مثل عمر \_ في فقهه ، ويقظته ، وهو الذي يقول فيه عمر : "كُنَّـيْفٌ ملي فقها "، وفي رواية : "علماً " ، وفيه ورد حديث : « إنى رضيت لأمتى ، مارضى لها ابن أم عبد » ، وحديث : « وتمسكوا بعهد ابن مسعود ، ، وحديث : «من أراد أن يقرأ القرآن غضاً ، كما أنزل ، فليقرأ ، على قراءة ابن أم عبد » ، وقال النبي صلوات الله عليه : « خذوا القرآن من أربعة » ، وذكر ابن مسعود في صدر الأربعة ، وقال حذيفة رضى الله عنه : " كان أقرب الناس هديا ، ودلا ، وسمتاً برسول الله عَلَيْكُمْ ابن مسعود ، حتى يتوارى منا فى بيته ، ولقد علم المحفظون من أصحاب محمد أن ابن أم عبد ، هو أقربهم إلى الله زلغي"، وحذيفةحذيفة ، وما ورد فى فضل ابن مسعود ، فى \_كتب السنة \_ شىءكثيرجداً ،

فابنمسعود هذا مُعنى بتفقيه أهل الكوفة ، وتعليمهم القرآن منسنة بناء الكوفة ، إلى أو اخر خلافة عثمان رضى الله عنه ، عناية لامزيد عليها ، إلى أن امتلاً ت الكوفة بالقراء . والفقهاء المحدثين ، بحيث أبلغ بعض ثقات أهل العلم عدد من تفقه عليه ، وعلى أصحابه ، نحو أربعة آلاف عالم ، وكان هناك معه أمثال سعد بن مالك ـ أبى وقاص ـ وحذيفة . وعمار . وسلمان . وأبي موسى ، منأصفياء الصحابة رضى الله عنهم ، يساعدونه فى مهمته ، حتى إن على بن أبي طالب كُرْمُ الله وجهه ، لما انتقل إلى الكوفة ، سُرَّ من كثرة فقائها ، وقال : " رحمالله ابن أم عبد ، قد ملا هذه القرية علماً "، وفي لفظ: " أصحاب ابن مسعود ، "سُر ُ ج هذه القرية " ولم يكن باب مدينة العلم ، بأقل عناية بالعلم منه ، فوالى تفقيهم ، إلى أن أصبحت الكوفة لامثيل لها فى أمصار المسلمين ، فى كثرة فقهائها ، ومحدثيها والقائمين بعلوم القرآن ، وعلوم اللغة العربية فيها ، بعد أن اتخذها على بن أبى طالبكرم الله وجهه ، عاصمة الخلافة ، وبعد أن انتقل إليها أقوياء الصحابة، وفقهاؤهم ، وبينها ترى محمد بن الربيع الجيزى . والسيوطي لايستطيعان أن يذكرا من الصحابة الذين نزلوا مصر إلا نحو ثلاثمائة صحابي، تجد العجلي يذكر أنه توطن الكوفة وحدها ، من الصحابة ، نحو ألف وخمسائة صحابي ، بينهم نحوسبعين بدرياً ، سوى من أقام بها ، ونشر العلم بين ربوعها ، ثم انتقل إلى بلد آخر ، فضلا عن باقى بلاد العراق ، ومايروى عن ربيعة . ومالك من الكلمات البترا. فى أهل العراق ، ليس بثابت عنهما أصلا ، وجلَّ مقدارهما عن مثل تلك المجازفة ، ولسنا في حاجة هنا إلى شرح ذلك ، فنكتني بالإشارة ، فكبار أصحاب على . وابن مسعود رضى الله عنهما بها ، لو دونت تراجمهم فى كتاب خاص لأتى كتاباً صنحاً ، والمجال واسع جداً لمن يريد أن يؤلف في هذا الموضوع ، وقد قال مسروق بن الاجدع التابعي الكبير: "وَجدت علم أصحاب محمد ﷺ ينتهي إلى ستة: إلى على. وعبدالله. وعمر. وزيد بن ثابت . وأبى الدرداء . وأبى بن كعب ، ثم وجدت علم هؤلاء الستة انتهى إلى : على " . وعبدالله "، وقال ابن جرير : " لم يكن أحد له أصحاب معروفون ، حرروا فتياه ومذاهبه فى الفقه ، غير ابن مسعود، وكان يترك مذهبه، وقوله، لقول عمر . وكان لا يكاد يخالفه في شيء من مذاهبه ، ويرجع من قوله ، إلى قوله " ، وكان بينفقها. الصحابة من يوصى أصحابه بالالتحاق إلى ابن مسعود ، إقراراً منهم بواسع علمه ، كما فعل معاذ بن جبل ، حيث أوصى صاحبه عمرو بن ميمون الاودى باللحاق بابن مسعود ، بالكوفة.

ولامطمع هنا فى استقصاء ذكر أسماء أصحاب على . وابن مسعود بالكوفة ، ولكن لا بأس فى ذكر بعضهم هنا ، فنقول :

الله عليه السلماني منهم — عبيدة بن قيس السلماني ، المتوفى سنة ٧٧ ه ،كان شريح إذا اشتبه عليه الأمر فى قضية يرسل إلى السلماني هذا يستشيره ،كما فى"المحدث المفاصل" ـ للرامهر مزى ، وشريح ذلك ، المعروف بكمال اليقظة فى الفقه ، وأحكام القضاء .

حرو بن ميمون الأودى ، المتوفى سنة ٧٤ ه ، من قدماء أصحاب معاذ
 ابن جبل كما سبق ، معمر مخضرم ، أدرك الجاهلية ، وحج مائة عمرة . وحجة .

٣ \_ ومنهم زربن حبيش ، المتوفى سنة ٨٦ه ، معمر مخضرم ، وكان يؤم الناس فى التراويح ، وهو ابن مائة وعشرين سنة ، وهو راوية قراءة ابن مسعود ، ومنه أخذها عاصم ، وقد رواها عنه أبوبكر بن عياش ، وفيها الفاتحة . والمعوذتان . وأما مايروى عن ابن مسعود من الشواذ ، فليس بقراءته ، وإنماهى ألفاظ رويت عنه فى صدد التفسير ، فدو أنها من دو أنها فى عداد القراءة ، كما يظهر من "فضائل القرآن" ـ لابى عبيد ، وكان زر من أعرب الناس ، وكان ابن مسعود يسأله عن العربية .

٤ — ومنهم — أبوعبد الرحمن عبد الله بن حبيب السلى ، المتوفى سنة ٧٤ ه ، عرض القرآن على على حلى كرم الله وجهه ، وهو عمدته فى القراءة ، وقد فرَّغ نفسه لتعليم القرآن الأهل الكوفة بمسجدها ، أربعين سنة ، كما أخرجه أبونعيم بسنده ، ومنه تلق السبطان الشهيدان ، القراءة بأمر أبيهما ، وعاصم تلق قراءة على عنه ، وهى القراءة التي يرويها حفص عن عاصم ، وقراءة عاصم بالطريقين فى أقصى درجات التواتر فى جميع الطبقات ، وعرض السلى أيضاً على عثمان . وزيد بن ثابت .

ومنهم – سوید بن غفلة المذحجی، ولد عام الفیل، فصحب أبا بكر، ومن بعده، إلى
 أن توفى بالكوفة، سنة ۸۲ هـ

7 — ومنهم — علقمة بن قيس النخعى ، المتوفى سنة ٦٢ ه ، وعنه يقول ابن مسعود : "لا أعلم شيئاً إلا وعلقمة يعلمه "، وفى "الفاصل": حدثنا الحسن بن سهل العدوى ، من أهل رامهر من ، حدثنا على بن الأزهر الرازى ، حدثنا جرير عن قابوس ، قال : قلت لأبى : كيف تأتى علقمة ، وتدع أصحاب النبي علي النبي علي الله والله على الله والله على الله والله على الله والله على الله والله وا

٧ - ومنهم - مسروق بن الاجدع ، عبد الرحمن الهمدانى ، المتوفى سنة ٦٣ ه ،
 معتمر مخضرم ، أدرك الجاهلية ، وله رحلات واسعة فى العلم .

۸ \_ و همنهم \_ الاسود بن يزيد بن قيس النخعى ، المتوفى سنة ٧٤ ، معسّمر مخضرم ، حج ثمانين ، مابين حجة وعمرة ، وهو ابن أخيعلقمة . ٩ \_\_ ومنهم \_\_ شريح بن الحارث الكندى ، مُعَـمر مخضرم ، ولى قضاء الكوفة فى عهد عمر ، واستمر على القضاء ، اثنتين وستين سنة ، إلى أيام الحجاج ، إلى أن توفى سنة ، ه ، وهو الذى يقول فيه على بن أبى طالب كرم الله وجهه : "قم ياشريح ! فأنت أقضى العرب " (١) ، فناهيك بقاض يكون مَرْضي القضاء فى عهد الراشدين ، وفى الدولة الأموية طول هذه المدة ، وقد عَذَى بأقضيته الدقيقة ، فقه أهل الكوفة ، ودربهم على الفقه العملى .

10 \_ و هنهم \_ عبد الرحمن بن أبى ليلى ، أدرك مائة وعشرين من الصحابة ، وَوَ لِلَ القضاء، غرق مع ابن الأشعث شهيداً ، سنة ٨٣ ه .

١١ \_ ومنهم \_ عمرو بنشر حبيل الهمداني ١٢ \_ ومرة بن شراحيل ١٣ \_ وزيد بن صوحان ١٤ – والحارث بن قيس الجعني ١٥ – وعبدالرحمن بن الأسود النخعي ١٦ – وعبدالله بن عتبة بن مسعود ١٧ – وخيثمة بن عبد الرحمن ١٨ – وسلمة بن صهيب ١٩ – ومالك ابن عامر ٢٠ ــ وعبد الله بن سخبرة ٢١ ــ وخلاس بن عمرو ٢٢ ــ وأبو وائل شقیق بن سلمة ۲۳ ــ وعبیدبن نضلة ۲۶ ــ والربیع بن خیثم ۲۵ ـــ وعتبة ابن فرقد ۲۹ ــ وصلة بن زفر ۲۷ ــ وهمام بن الحارث ۲۸ ــ والحارث بن سوید. ۲۹ — وزاذان أبو عمرو الكندى ۳۰ — وزيد بن وهب ۳۱ — وزياد بن جرير . ٣٢ ــ وكردوس بن هاني. ٣٣ ــ ويزيد بن معاوية النخعي، وغيرهم من أصحابهما ، وأكثر هؤلاءلقوا عمر . وعائشة أيضاً ، وأخذوا عنهما ، وهؤلاء كانوا يفتون بالكوفة ، بمحضر الصحابة ، فلو ترليّ حديث هؤلا. ، أو فقههم على مجنون لأفاق ، فلايستطيع من يدري مايقول ، أن يوجه أيَّ مؤاخذة نحوحديث هؤلاء ، وفقههم . وتليهم طبقة لم يدركوا علياً ، ولا ابن مسعود ، ولكنهم تفقهوا على أصحابهما ، وجمعوا علوم علماء الامصار إلى علومهم ، وماذكره ابن حزم ، منهم نبذة يسيرة فقط، وعدد هؤلاء في غاية الكثرة، وأمرهم في نهاية الشهرة، ولسنا بسبيل سرد أسمائهم، إلا أنا نلفت الأنظار إلى عدد الذين خرجوا مع عبد الرحمن بن محمد بن الأشعث ، على الحجاج الثقني ، في دير الجماجم ، سنة ٨٣ هـ ، من الفقهاء القراء خاصة من أهل الطبقتين ، وبينهم أمثال : (١) أبى البخترى سعيد بن فيروز . (ب) — وعبد الرحمن بن أبى ليلى . (ج) — والشعى . (د) \_ وسعيد بن جبير ، قال الجصاص في " أحكام القرآن" ص ٧١ \_ ١ : وخرج عليه

<sup>(</sup>۱) ولیکن بین عینیك آنه قول من ورد فیه ۰۰ وأقضاهم علی ،، ، نمم إنما یعرف ذا الفضل من الناس ذووه · ۰۰ البنوری ،،

من القراء أربعة آلاف رجل ، هم خيار التابعين ، و مقهاؤهم ، فقاتلوه مع عبد الرحمن بن محمد بن الأشعث ، اه .

فارذا نظرت إلى علماء سائر الأمصار (۱) يعد من أحسنهم حالاً من يهاجر أباه ، ومن يقبل جوائز الحكام ، ويساير أهل الحكم ، و قل بينهم من يخطر له على بال مقاومه الظلم ، وبذل كل مرتخص وغال في هذا السبيل ، فبذلك أصبحت أحوال الكوفة في أمر الدين . والمختلق . والفقه ، وعلم الكتاب . والسنة . واللغة العربية ماثلة أمام الباحث المنصف ، فيحكم بما تمليه النصفة ، في الموازنة بين علماء الامصار . وهذا بما يجعل للكوفة مركزاً لايساى على توالى القرون ، ولولا ذلك لما كانت الكوفة معقل أهل الدين ، يفر إليها المضطهدون ، طول أيام الجور ، في عهد الاموية .

وسعيد بنجبير وحده، جمع علم ابن عباس إلى علمه حتى إن ابن عباس كان يقول، حينها رأى أهل الكوفة يأتونه ليستفتوه: أليس فيكم ابن أم الدهماء؟ يعنى " ابن جبير "، يذكرهم ما خصه الله من العلم الواسع، بحيث يغنى علمه أهل الكوفة، عن علم ابن عباس.

و إبراهيم بن يزيد النخعى من أهل هذه الطبقة، قد جمع أشتات علوم هاتين الطبقتين، بعد أن تفقه على علقمة ، قال أبو نعيم : أدرك إبراهيم أبا سعيد الخدرى . وعائشة . ومن بعدهما ، من الصحابة رضى الله عنهم ، اه .

وعامر بن شراحيل الشعبى، الذي يقول عنه ابن عمر ، لما رآه يحدث بالمغازى: " لهو أحفظ لها منى، وإن كنت قد شهدتها مع رسول الله علياته "، يفضل أبا عمران إبراهيم النجعى هذا ، على علماء الأمصاركلها ، حيث يقول لرجل حضر جنازته ، عند ما توفى سنة هه ه: "دفتم أفقه الناس"، فقال الرجل : و من الحسن ؟ قال : أفقه من الحسن ، ومن أهل البصرة ، ومن أهل الكوفة ، وأهل الشام ، وأهل الحجاز ، كما أخرجه أبو نعيم بسنده إليه . وأهل النقد يعدون مراسيل النجعى صحاحا ، بل يفضلون مراسيل النجعى مسانيد نفسه ، كما نص على ذلك ابن عبد البر فى " التمهيد "، ويقول الاعمش : ما عرضت على إبراهيم حديثاً قط إلا وجدت عنده منه شيئاً ، وقال الاعمش أيضاً : كان إبراهيم صير فى الحديث ، فكنت إذا سمعت الحديث من بعض أصحابنا عرضته عليه . وقال إسماعيل بن أبى خالد : كان الشعبى . وأبو الضحى . وإبراهيم . وأصحابنا يجتمعون فى المسجد ، فيتذاكرون الحديث ، فا في ذا جاءتهم فتيا ، ليس عندهم منها شيء ، رموا بابصارهم إلى إبراهيم النخعى . فيتذاكرون الحديث ، فا فن أهل بيت فقه ، فأخد فقههم ، ثم جالسنا ، فأخذ صفو حديثنا ، وقال الشعبى ، عن إبراهيم : إنه نشأ فى أهل بيت فقه ، فأخد فقههم ، ثم جالسنا ، فأخذ صفو حديثنا ،

<sup>(</sup>۱) يشير الأنستاذ المحقق إلى مزية الكوفة وعلمائها ، علماً ، وديانة ، وورعاً ، وتقوى ، وهذا مهم ، فاعلمه (۱)

إلىفقه أهل بيته، فارِذا نعيته أنعىالعلم، ما خلف بعده مثله ، وقال سعيد بنجبير : تستفتونى ، وفيكم إبراهيم النخعي ١٤، وبما أخرجه أبو نعيم في " الحلية " : حدثنا أبو محمد بن حيان ثنا أبو أسيد ثناً أبومسعود ثنا ابن الاصباني ثناعثام عن الأعمش، قال: ما رأيت إبراهيم يقول برأيه في شيء قط، اه. ومثله في " ذم الكلام "\_ لابن مت، فعلى هذا يكونكل ما يروى عنه من الأقوال في أبواب الفقه، في آثار "أبي وسف. و"آثار "محمد بنالحسن، و"المصنف" لابن أبي شيبة، وغيرها أثراً من الآثار. والحق أنه كان يروى ويرى ، فاعذا روى فهو الحجة ، وإذا رأى واجتهد ، فهو البحر الذي لا تعكره الدُّلاء ، لتوفر أسباب الاجتهاد عنده بأكلها ، بل هو القائل : " لا يستقيم رأى إلا برواية ، ولا رواية إلا برأى " كما أخرجه أبو نعيم بسنده إليه ، وهي الطريقة المثلى في الاخذ بالحديث والرأى . وقال الخطيب في " الفقيه والمتفَّقه " : أخبرنا أبو بشر محمد بن عمر الوكيل أخبرنا عمر بنأحمد بنالواعظ ثنا محمد بنمعاوية ثنا أبوبكر بنعياش حدثنىالحسن بنعبيداللهالنخعي، قال: قلت لإبراهيم: أكل ما أسمعك تفتى به سمعته؟ فقال لى: لا ، قلت: تفتى بما لم تسمع؟١، فقال: سمعت الذي سمعت ، وجاءني ما لم أسمع ، فقسته بالذي سمعت ، اه . وهذا هو الفقه حقاً . وبمثل هذا الايمام الجليل تفقه حماد بن أبي سليمان ، شيخ أبي حنيفة ، وكان حماد شديد الملازمة لإبراهيم ، قال أبو الشيخ في " تاريخ أصبهانَّ ": حدثناً أبو بكر أحمد بن الحسن بن هارون بن سلمان بن يحيي بن سلمان بن أبي سلمان ، قال : سمعت أبي يقول : حدثني أبي عن جدى ، قال : وجه إبراهيم النخعي حماداً ، يوماً يشتري له لحماً بدرهم ، في زنبيل ، فلقيه أبوه راكباً دابة ، وبيد حماد الزنبيل، فزجره، ورمى به من يده، فلما مات إبراهيم جاء أصحاب الحديث، والخراسانية يدقون على باب مسلم بن يزيد\_والد حماد\_، فخرج إليهم في الليل بالشمع ، فقالوا : لسنا نريدك ، نريد ابنك حماداً، فدخل إليه، فقال: يا بني ا قم إلى هؤلاء، فقد علمت أن الزنبيل أ دى بك إلى هؤلاء، اه. وقال أبوالشيخ ، قبيل هذا : حدثنا أحمد بن الحسن ، قال : سمعت ابن خالى عبيد بن موسى ، يقول: سمعت جدتى ، تقول عن جدتها الكبرى عاتكة ، أخت حماد بن أبي سليمان: قالت كان النعمان ببابنا يندف قطننا ، ويشرى لبننا و بقلنا ، وما أشبه ذلك ، فكان إذا جاء الرجل يسأله عن المسألة ، قال : ما مسألتك ؟ قال : كذا . وكذا ، قال : الجواب فيها ، كذا ، ثم يقول : على رسلك ، فيدخل إلى حماد، فيقول له: جاء رجل، فسأل عن كذا، فأجَّبته بكذا ، فما تقول أنت؟، فقال: حدثونا بكذا . وقال أصحابنا ،كذا ، وقال : إبراهيم كذا ، فيقول : فأروى عنك ؟ فيقول : نعم ، فيخرج، فيقول: قال حماد، كذا، اه. هكذا كانت ملازمة بعضهم لبعض، وخدمة بعضهم لبعض، أوان الطلب ، وبهذا نالوا بركة العلم . وقد أخرج ابن عدى فى " الكامل " بطريق يحيى بن معين

عن جرير عن مغيرة ، قال : قال حماد بن أبى سلمان : "لقيت قتادة . وطاوساً . ومجاهداً ، فصيبانكم أعلم منهم ، بل صبيان صبيانكم أعلم منهم " إنما قاله هذا تحديثاً بالنعمة ، ورداً على بعض شيوخ الرواية ، بمن لم يؤت نصيباً من الفقه ، حيث كان يفتى فى مسجد الكوفة ، غلطاً ، ويقول : لعل هناك صبياناً يخالفوننا ، فى هذه الفتاوى ، وماذا يفيد تقادم السن فى الرواية لمن حرم الدراية ، ويريد بالصبيان التلاميذ . وقد أخرج ابن عدى فى "الكامل" بطريق يحيى بن معين عن ابن إدريس عن الشيبانى عن عبد الملك بن إياس الشيبانى ، أنه قال : قلت لإبراهيم : من نسأل بعدك ؟ قال : حاداً ، أه ، وحماد بن أبى سليمان هذا ، تو فى سنة ١٢٠ .

وقال العقيلى : حدثنا أحمد بن محمود الهروى ، قال : حدثنا محمد بن المغيرة البلخى ، قال : حدثنا اسماعيل بن إبراهيم ، قال : حدثنا محمد بن سليمان الأصبهانى ، قال : لما مات إبراهيم اجتمع خمسة من أهل الكوفة ، فيهم عمر بن قيس الماصر . وأبو حنيفة ، فجمعوا أربعين ألف درهم ، وجاءوا إلى الحكم بن عتيبة ، فقالوا : إنا قد جمعنا أربعين ألف درهم ، نأتيك بها ، وتكونر ثيسنا فأبى عليهم الحكم ، فأتوا حماد بن أبى سليمان ، فقالوا ، فأجابهم اله وبهذا القدر نكتني من أنباء هذه الطبقة ، لكثرة رجالها ، وتشعب أنبائها ، مقتصراً على سوق خبرين ، مما يدل على اتساع الكوفة في الرواية والدراية ، في تلك الطبقة .

قال أبو محمد الرامهرمزى في "الفاصل": حدثنا الحسين بن نبهان ثنا سهيل بن عثمان ثنا حفص ابن غياث عن أشعث عن أنس بن سيرين ، قال: أتيت الكوفة ، فرأيت فيها أربعة آلاف يطلبون الحديث ، وأربعائة قد فقهوا ، اه . وفى أى مصر من أمصار المسلمين ، غير الكوفة ، تجد مثل هذا العدد العظيم للمحدثين . والفقها . . وفى هذا مايدل على أن الفقيه مهمته شاقة جداً ، فلا يكثر عده كثرة عدد النقلة . وقال الرامهرمزى أيضاً : حدثنا عبد الله بن أحمد بن معدان ثنا مذكور بن سليمان الواسطى ، قال : سمعت عفان يقول \_ وسمع قوما يقولون : نسخنا كتب فلان ، ونسخنا من ماليس عند هذا ، فقدمنا الكوفة فأقنا أربعة أشهر ، ولو أردنا ماليس عند هذا ، ونسمع من هذا ماليس عند هذا ، فقدمنا الكوفة فأقنا أربعة أشهر ، ولو أردنا أن نكتب مائة ألف حديث لكتبناها ، فا كتبنا إلا قدر خمسين ألف حديث ، وما رضينا من أحد إلا مالامة (١) ، إلا شريكا ، فانه ألى علينا ، ومارأينا بالكوفة لحانا مجوزاً ، اه .

أنظر ، مصراً يكتب بها \_ مثل عفان \_ في أربعة أشهر . خمسين ألف حديث ! مع هذا

<sup>(</sup>۱) يريد: لم نرض فى قبول حديث أحد، أو روايته، إلا ما تلقاه الاُمة، أنظر إلى هذا الشرط الصعب، ثم إلى هذا الاستكثار، وهذا مهم، فاعلمه ، و البنورى ،،

التروى (۱) ، ومسند أحمد أقل من ذلك بكثير ، أيعد مثل هذا البلد قليل الحديث ؟ 1 على أن أحاديث الحرمين مشتركة بين علماء الأمصار فى تلك الطبقات ، لكثرة حجهم ، وكم بينهم من حج أربعين حجة وعمرة ، وأكثر ، وأبوحنيفة وحده ، حج خمساً وخمسين حجة ، وأنت ترى البخارى يقول : ولا أحصى مادخلت الكوفة فى طلب الحديث ، حينما يذكر عدد مادخل باقى الأمصار ، ولهذا أيضاً دلالته فى هذا الصدد .

ومما يدل عليه الحبرالسابق ، براءة علماءالكوفة من اللحن الذى اكتظت به بلاد الحجاز . والشام . ومصر فى ذلك العهد ، وأنت تجد فى كلام ابن فارس مدافعته عن مالك فى ذلك ، وقول الليث فى ربيعة ، تجده فى " الحلية " ، وقول أبى حنيفة فى نافع ، تجده فى \_ كتاب \_ ابن أبى العوام ، والكلمة التى تروى عن أبى حنيفة ، (٢) بدون سند متصل ، على أن وجهها فى العربية ظاهر جداً ، على فرض ثبوتها عنه ، وقد توسع المبرد فى \_ اللحنة \_ أنباء اللاحنين من أهل الأمصار ، سوى بلاد العراق وقد نقل مسعود بن شيبة جملة من ذلك فى " التعليم " ، على أن مصر كانت تعاشر القبط ، والشام يساكن الروم ، وكان الحجاز يطرقه كل طارق من الأعاجم ، ولاسيما بعد عهد كبار التابعين ، مع عدم و جود أثمة بها للغة ، يحفظونها من الدخيل . واللحون ، وأما الكوفة . والبصرة ، ففيهما لهونت العربية ، فأهل الكوفة راعوا تدوين جميع اللهجات العربية ، في عهد نزول الوحى ، ليستعينوا بذلك على فهم أسرار الكتاب والسنة ، ووجوه القراءة ، وأهل البصرة انتهجوا مسلك التخير من اللهجات ، مايحق أن يتخذ لغة المستقبل ، فأحد المسلكين لا يغنى عن الآخر .

فعلم بذلك مركز الكوفة فى الفقه . والحديث . واللغة ، وأما القرآن ، فالأثمة الثلاثة ، من السبعة ، كوفيون ، وهم : 1 \_ عاصم ٢ \_ وحمزة ٣ \_ والكسائى ، وزد خلفاً ، العاشر ، من بين العشرة ، وقد سبق بيان قراءة عاصم .

### طريقة أبي حنيفة في التفقيه

ولسنا نخوض هنا في عباب ترجمة أبي حنيفة النعان، وفي كتب الأئمة مايغنينا عن ذلك، فدونك كتاب "أبي القاسم بن أبي العوام، الحافظ أبي عبد الله الحسين لحسين الصيمري". و"كتاب الحادثي، المندبج في كتاب الموفق المكي". و" جزء ابن الدخيل " الذي نقل ابن عبد البر غالب مافيه في

<sup>(</sup>۱) وعفان هذا ، هو : عفان بن مسلم الا نصارى البصرى ، شيخ البخارى . وأحمد . وإسحاق . وخلائق ، وهو الذي يقول فيه ابن المديني : كان إذا شك في حرف من الحديث تركه ،كذا في د التقريب ،، ويقول أبو حاتم : إمام ثقة ، متقن متين ، ويقول ابن عدى : أوثق من أن يقال فيه شي م كذا في خلاصة التذهيب، . د البنورى، (۲) يريد بها الا ستاذ كلمة د أبا قبيس ،، وسمعت منه أن المراد به خشبة الجزار ، يقطع عليها اللحم ، في حواد أهل الكوفة عند تذ ، لا الجبل المعروف بمكا ، زادها الله تكريماً

"الانتقاء"، وكان ابن الدخيل راوية العقيلى، فألف جزء فى فضائل أبى حنيفة، رداً على العقبلى، حيث أطال لسانه فى فقيه الملة ، وأصحابه البررة ، شأن الجهلة الأغرار ، وتبرؤ عا خطته يمين العقيلى ، عا يجافى الحقيقة ، فسمعه حكم بن المنذر البلوطى الاندلسى من ابن الدخيل بمكة ، وسمعه منه ابن عبد البر ، فساق غالب ما فيه من المناقب فى "ترجمة أبى حنيفة" من الانتقاء ، ومايذكره ابن عبد البر عن البخارى كان من تمام النّصفة ، أن ينظر فى سنده ، وكذا مايرويه إبراهيم بن بشار عن ابن عيينة ، وأما ابن الجارود ، فقد ثبت رد شهادته عند قاضى المسلمين ، فلو أشار إلى ذلك كله الاحسن صنعاً .

و الحاصل أنه لم يتكلم فيه أحد بحجة ، كما شرحنا ذلك أوسع شرح ، فيما رددنا به على الخطيب في هذا الصدد ، وإنما نتكلم هنا عن طرف من أحواله ، بما يني. عن طريقته في التفقيه .

فأقول: هو أبوحنيفة النعمان بن ثابت النعمان بن المرزبان ، الفارسي الأصل ، لم يقع عليه رق أصلاً، وإسماعيل بنحماد مصدق في ذلك ، وقد قال الصلاح بن شاكر الكتبي في "عيون التواريخ": قال محمد بن عبد الله الأنصاري: ما وَ لِيَ القضاء من أيام عمر بن الخطاب إلى اليوم "يعني بالبصرة" مثل إسماعيل بن حماد ، فقيل له : ولا الحسن البصري ؟ قال : والله ، ولا الحسن البصري ، وكان عالمًا ، زاهداً ، عابداً ، ورعا . اه . أمثله لا يصدق في نسبه ؟ ! وقد حدث الطحاوي في " مشكل الآثار ": ص ٤٥ - ٤ عن بكار بن قتيبة عن عبدالله بن يزيد المقرى : " أتيت أبا حنيفة ، فقال لى: من الرجل؟ . فقلت . رجل مَنَّ الله عليه بالإسلام ، فقال لى : لاتقل هكذا ، ولكن وال بعض هذه الاحياء، ثم اتتم إليهم، فإنى كنت أنَّاكذلك " فعلم أن ولاءه كان ولاء المولاة ، لا ولاء العتق ، ولا ولاء الأمسلام ، ﴿ وماذا بعد الحق إلا الضلال ﴾ ، وقال أبن الجوزى في " المنتظم" : لا يختلف الناس في فهم أبي حنيفة ، وفقهه ،كان سفيان الثورى . وابن المبارك ، يقولان: أُبُوحنيفة أفقه الناس، وقيل لمالك: هل رأيت أبا حنيفة؟ فقال: رأيت رجلا، لوكلمك فى هذه السارية أن يجعلها ذهباً ، لقام بحجته ، وقال الشافعي : الناس عيال فى الفقه على أبي حنيفة ، اه ، وقال القاضي عياض في " ترتيب المدارك " : قال الليث لمالك : أراك تعرق؟ ، فقال مالك: "عرقت مع أبى حنيفة ، إنه لفقيه يامصرى " ، اه . وقد ذكرت وجوه استمداد باقى المذاهب من مذهبه رضى الله عنه ، في " بلوغ الأماني " ، فلا أعيد الكلام هنا ، وكان أجلى مميزات مذهب أبي حنيفة ، أنه مذهب شورى ، تلقنه جماعة عن جماعة ، إلى الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين ، يخلاف سائر المذاهب ، فانها بجموعة آرا. لأئمتها .

قال ابن أبى العوام: حدثنى الطحاوى ، كتب إلى ابن أبى ثور، قال: أخبرنى ، نوح أبوسفيان ، قال لى المغيرة بن حمزة : كان أصحاب أبى حنيفة الذين دَّونو ا معه الكتب أربعين رجلاً ، كبراء

الكبراء ، اه . وقال ابن أبي العوام أيضاً : حدثني الطحاوى ، كتب إلى محمد بن عبد الله بن أبي ثور "الرعيني "حدثني سليمان بن عران حدثني أسد بن الفرات ، قال : كان أصحاب أبي حنيفة الذين دَّةِ نُوا الكتب أربعين رجلا ، فكان في العشرة المتقدمين : أبويوسف . وزفر بن الهذيل . و اود الطائى. وأسد بن عمرو . ويوسف بن خالد السمتى " أحد مشايخ الشافعي" : ويحيي بن زكرياً بن أبى زائدة ، وهو الذي كان يكتبها لهم ثلاثين سنة ، ا ه . وبهذا السند إلى أسد بن الفرات ، قال : قال لى أسد بن عمرو :كانوا يختلفون عند أبى حنيفة فى جواب المسألة ، فيأتى هذا بجواب : وهذا بجواب، ثم يرفعونها إليه، ويسألونه عنها ، فيأتى الجواب من كثب ـ أى من قرب ـ ، وكانوا يقيمون في المسألة ثلاثة أيام ، ثم يكتبونها في الديوان ، ا ه · قال الصيمرى : حدثنا أبو العباس ، أحمد الهاشمي ، ثنا أحمد بن محمد المكي ثنا على بن محمد النخعي ثنا عجمد بن محمد البلخي ثنا محمد بن سعيد الخوارزمى ثنا إسحاق بن إبراهيم ، قال : كان أصحاب أبى حنيفة يخوضون معه فى المسألة ، فاذا لم يحضر عافية ـ ابن يزيد القاضي ـ ، قال أبوحنيفة : لاترفعوا المسألة حتى يحضر عافية ، فاذا حضر عافية ووافقهم ، قال أبوحنيفة : أثبتوها ، وإنَّ لم يوافقهم ، قال أبو حنيفة ، لاخرى سواها ، ا هـ. وقال يحى بن معين في " التاريخ " . و " العلل " : رواية الدورى عنه في ـ ظاهرية دمشق ـ : قال أبو نعيم " الفضل بن دكين " سمعت زفر ، يقول : كنا نختلف إلى أبي حنيفة ، ومعنا أبو يوسف . ومحمد بن الحسن، فكنا نكتب عنه، قال زفر: فقال يوماً أبوحنيفة، لابي يوسف: "ويحك يايعقوب ، لا تكتب كل ما تسمع مني ، فإني قد أرى الرأى اليوم ، وأتركه غداً ، وأرى الرأى غداً ، وأتركه في غده "، ا ه . أنظر كيفكان ينهي أصحابه عن تدوين المسائل ، إذا تعجل أحدهم بكتابتها قبل تمحيصها كما يجب، فاذا أحطت خبراً، بما سبق علمت صدق ما يقوله الموفق المكي: ص ١٣٣ - ٢، حيث قال ، بعد أن ذكر كبار أصحاب أبى حنيفة : وضع أبو حنيفة مذهبه شورى بينهم ، لم يستبد فيه بنفسه دونهم ، اجتهاداً منه في الدين ، ومبالغة في النصيحة لله . ورسوله . والمؤمنين ، فكان يلقي المسائل مسألة مسألة ، ويسمع ماعندهم ، ويقول ماعنده ، ويناظرهم شهراً ، أو أكثر ، حتى يستقر أحد الأقوال فيها ، ثم يثبتها أبو يوسف في الأصول ، حتى أثبت الأصول كلها ، وهذا يكون أولى وأصوب، وإلى الحق أقرب، والقلوب إليه أسكن، وبه أطيب، من مذهب من انفرد، فوضع مذهبه بنفسه، ويرجع فيه إلى رأيه، ا ه.

ومن هذا يظهر أن أبا حنيفة لم يكن يحمل أصحابه على قبول ما يلقيه عليهم ، بل كان يحملهم على إبدا. ما عندهم ، إلى أن يتضح عندهم الأمر ، كوضح الصبح ، فيقبلون ما وضح دليله ، وينبذون ما سقطت حجته ، وكان يقول ما معناه : لا يحل لاحد أن يقول بقولنا ، حتى يعلم من أين قلنا ، وهذا

هو سر ظهور مذهبه فى الخافقين ، ظهوراً لم يعهد له مثيل ، وهو السبب الأصلى لبراعة المتفقهين عليه ، وكثرتهم ، إذ طريقته تلك هى الطريقة المثلى ، فى التدريب على الفقه ، و تنشئة الناشئين ، ولذلك يقول ابن حجر المكى فى "خيرات الحسان" ص ٢٦: "قال بعض الآئمة : لم يظهر لآحد من أثمة الإسلام المشهورين ، مثل ما ظهر لآبى حنيفة ، من الأصحاب والتلاميذ ، ولم ينتفع العلماء ، وجميع الناس ، بمثل ما انتفعوا به . و بأصحابه فى تفسير الآحاديث المشتبهة ، والمسائل المستنبطة ، والنوازل ، والقضاء ، والآحكام " ، اه . وقال محد بن إسحاق النديم فى " الفهرست " : و" العلم والنوازل ، والقضاء ، والآحكام " ، اه . وقال محد بن إسحاق النديم فى " الفهرست " : و" العلم براً وبحراً ، وشرقاً وغرباً ، بعداً وقرباً تدوينه رضى الله عنه " ، اه ، وقال المجد بن الأثير فى "جامع الآصول " ما معناه : لو لم يكن لله فى ذلك سر خنى ، لما كان شطر هذه الأمة من أقدم عهد إلى يومنا هذا ، يصدون الله سبحانه على مذهب هذا الإمام ، حتى يرمى بالتحزب له ، رضى الله عنه .

والحاصل: أن من خصائص هذا المذهب كون تدوين المسائل فيه على الشورى ، والمناظرات المديدة ، و تلتى الأحكام فيه من جماعة ، عن جماعة ، إلى أو ل نبع غزير فياض فى الفقه ، فى عهد جمهرة فقها الصحابة ، واستمرار سعى الجماعة فى تبيين أحكام النوازل ، جماعة بعد جماعة ، إلى ماشاء الله سبحانه كذلك ، بحيث يتمشى المذهب مع حاجات العصور ، ومقتضيات الرقى الحضارى فى البشر . ولذا ترى ابن خلدون يقول عن مذهب مالك مالفظه : وأيضاً فالبداوة كانت غالبة على المغرب والاندلس ، ولم يكونوا يعاونون الحضارة التى لاهل العراق (١) ، فكانوا إلى أهل الحجاز أميل ، والاندلس ، ولم يكونوا يعاونون الحضارة التى لاهل العراق (١) ، فكانوا إلى أهل الحجاز أميل ، لمناسبة البداوة ، ولهذا لم يزل المذهب المالكي غضاً عندهم ، ولم يأخذه تنقيح الحضارة و تهذيبها ، اه . «مقدمة \_ علم الفقه " ، فإ ذا كان مذهب مالك الذى عاش الاندلس تحت حكمه طوال قرون ، هكذا فى نظر ابن خلدون ، فما ظنك بما سواه من المذاهب التى لم تعاشر الحضارة فى أحكامها مدة طويلة ؟ 1 .

وأما قراءة أبى حنيفة ، فهى قراءة عاصم المنتشرة فى الآفاق ، وللقرآن الكريم المنزلة العليا عنده في الاحتجاج ، حيث يعد عموماته قطعية ، وقد علم الخاص والعام ختمه القرآن فى ركعة ، على قلة من فعل هذا من السلف ، وماينسب إليه من القراءات الشاذة ، فى بعض ـ كتب التفسير ـ ، غير ثابت عنه أصلا ، فلا حاجة لتكلف توجيهها ، كما فعل الزمخشرى . والنسنى فى "تفسيريهما" ، بل تلك القراءات موضوعة عليه ، كما ذكره الخطيب فى "تاريخه" . والذهبى فى "طبقات القراء" . وابن الجزرى فى "الميزان ـ فى ترجمة وابن الجزرى فى "الميزان ـ فى ترجمة

<sup>(</sup>١) أنظر هذا ليس بقول حنني ، ولا كونى ، بل قول مؤرخ جليل ، مغربي محتداً ، مالكي المذهب نشأة ، قاضي مصر

أبى الفضل، محمد بن جعفر الخزاعى ، المتوفى سنة ٧٠٤ ": ألف كتاباً فى قراءة أبى حنيفة ، فوضع الدارقطنى خطه ، بأن هذا موضوع ، لا أصل له ، وقال غيره : لم يكن ثقة ، اه . وأما كثرة حديثه فتظهر من حججه المسرودة فى أبواب الفقه ، والمدونة فى تلك المسانيد السبعة عشر ، لكبار الأئمة من أصحابه ، وسائر الحفاظ ، وكان مع الخطيب عند ماحل دمشق ، مسند أبى حنيفة ، للدارقطنى ، ومسند أبى حنيفة ، لابن شاهين ، وهما زائدان على السبعة عشر المذكورة ، وقال الموفق المكى ص ٩٦ — ١ : قال الحسن بن زياد : كان أبو حنيفة يروى أربعة آلاف حديث : ألفين لحماد . وألفين ، لسائر المشيخة ، اه . وأقل مايقال فى مسائله : إنها تبلغ ثلاثة وثمانين ألفاً ، وكانت مشايخه بكثرة بالغة . وأما قوة أبى حنيفة فى العربية ، فها يدل عليها نشأته فى مهد العلوم العربية ، و تفريعاته الدقيقة على القواعد العربية ، حتى ألف أبو على الفارسي . والسيرافى . وابن جنى كتباً فى شرح ارائه الدقيقة فى الأيمان فى "الجامع الكبير " إقراراً منهم بتغلغل صاحبها فى أسرار العربية ، وفى هذا القدر كفاية .

#### بعض الحفاظ ، وكبار المحدثين مر أصحابه، وأهل مذهبه

١ -- الإمام زفر بن الهذيل البصرى ، المتوفى سنة ١٥٨ ه ، ذكره ابن حبان بالحفظ و الإتقان ،
 ف "كتاب الثقات "، وهو من أجل " أصحاب الإمام . وله "كتاب الآثار "

— الامام الحافظ إبراهيم بن طهمان الهروى ، المتوفى سنة ١٦٣ ، مترجم فى "طبقات الحفاظ " ،كان صحيح الحديث مكثراً .

٣ — الإمام الليث بن سعد، المتوفى سنة ١٧٥، عدة كثير من أهل العلم حنفياً ، وبه جزم القاضى زكريا الانصارى ، فى "شرح البخارى" ، وأخرج ابن أبى العوام بسنده عن الليث أنه شهد مجلس أبى حنيفة بمكة ، وقد سئل فى ابن يزوجه أبوه بصرف مال كثير ، فيطلقها ، ويشترى له جارية ، فيعتقها ، فأوصى أبو حنيفة السائل أن يشترى لنفسه جارية ، تقع عليها عين الابن ، شم يزوجها إياه ، فان طلقها رجعت مملوكة له ، وإن أعتقها لم يجز عتقه ، قال الليث : فوالله ما أعجبنى صوابه ، كا أعجبنى سرعة جوابه ، وكان الليث من الأئمة المجتهدين .

إلى مام الحافظ القاسم بن معن المسعودى ، المتوفى سنة ١٧٥ ، كان من أروى الناس للحديث والشعر ، وأعلمهم بالفقه والعربية ، وكان محمد بن الحسن يسأله عن العربية ، وهو من أجل أصحاب أبى حنيفة ، راجع "طبقات الحفاظ " للذهبى ، و" الجواهر المضيئة " : للحافظ القرشى .

الإمام أبو يوسف يعقوب بن إبراهيم القاضى ، ذكره الذهبى فى "طبقات الحفاظ"، وترجم له فى جزء ، وقال ابن جرير : كان فقيها ، عالما ، حافظا ، وكان يعرف بحفظ الحديث ، كان يحضر المحدث ، فيحفظ خمسين وستين حديثا ، ثم يقوم فيمليها على الناس ، وكان كثير الحديث ، اه . ووصفه بالحفظ البالغ ابن الجوزى فى "أخبار الحفاظ" . وابن حبان قبله فى "كتاب الثقات " \_ له ، توفى سنة ١٨٨ ، " وكتاب الأمالى " \_ له وحده ، يقال : إنه فى ثلاثما ثة جزء ، وفى هذا القدر كفاية .

عيى بن زكريا بن أبى زائدة ، الحافظ الثبت الفقيه ، المتوفى سنة ١٨٢ ، كان من أجل أصحاب أبى حنيفة ، ترجمته فى "طبقات الحفاظ " ـ للذهبى ، " والجواهر المضيئة ".

٧ — عبد الله بن المبارك ، المتوفى سنة ١٨١ ، كتبه تحتوى على نحو عشرين ألف حديث ، وكان ابن مهدى يفضله على الثورى ، قال يحيى بن آدم : إذا طلبت الدقيق من المسائل ، فلم أجده فى كتب ابن المبارك ، أيست منه ، اه ، وهو من أخص أصحاب أبى حنيفة ، وقد قوله بعض الرواة ، مالم يقله فى حق أبى حنيفة ، كما فعلوا مثل ذلك فى كثير من العلماء سواه .

٨ - الإمام محمد بن الحسن الشيبانى ، المتوفى سنة ١٨٩ كان كثير الحديث ، ترجمته فى "بلوغ الأمانى". و "الآثار " - "والموطأ". و"الحجة على أهل المدينة" ، بما يقضى له بالبراعة فى الحديث ، رغم أنوف الجاهلين ، بمقداره العظيم .

٩ حفض بن غياث القاضى ، كتبوا عنه أربعة الآف حديث من حفظه ، تو فى سنة ١٩٤ ،
 راجع "الطبقات" . و "الجواهر ".

١٠ وكيع بن الجراح ، المتوفى سنة ١٩٧ ، قال الذهبى : كان يفتى بقول أبى حنيفة ،
 قال أحمد : عليكم بمصنفات وكيع .

۱۱ – یحی بن سعید القطان البصری، إمام الجرح و التعدیل، المتوفی سنة ۱۹۸، قال الذهبی: کان یفتی برأی أبی حنیفة . راجع " الطبقات " . و " الجواهر " .

17 — الحافظ القدوة الحسن بن زياد اللؤلؤى ، المتوفى سنة ٢٠٤ ، كان عنده نحو اثنى عشر ألف حديث من ابن جريج ، بما لايسع الفقيه جهله ، وقال يحيى بن آدم : مارأيت أفقه منه ، وتقولات بعض الرواة فيه ، كتقولهم فى الايمام نفسه ، راجع '' الجواهر ''.

17 — الحافظ معلى بن منصور الرازى ، المتوفى سنة ٢١١ ، جمع بين الإمامة فى الفقه والحديث. راجع '' الطبقات ''. و '' الجواهر ''.

1٤ — الحافظ عبدالله بن داود الخريبي ، المتوفى سنة ٢١٣ ، إمام قدوة فى الفقه والحديث، راجع '' الطبقات ''. و '' الجواهر ''.

10 — أبو عبد الرحمن المقرى. عبد الله بن يزيد الكوفى، المتوفى سنة ٢١٣، من المكثرين عن أبى حنيفة ، راجع "الطبقات".

١٦ — أسد بن الفرات القيرواني ، المتوفى سنة ٢١٣ ، من جمع بين الطريقة العراقية .
 والحجازية في الفقه . والحديث .

١٧ ــ مكى بن إبراهيم الحنظلي، شيخ خراسان ، المتوفى سنة ٢١٥ ، من المكثرين عن أبي حنيفة ، راجع "الطبقات".

١٨ – أبونعيم فضل بن دكين ، المتوفى سنة ٢١٩ ، من المكثرين عن أبى حنيفة ،
 راجع "الطبقات" .

19 — الإمام عيسى بن أبان البصرى ، المتوفى سنة ٢٢١ ، "كتاب الحجج الكبير " ـ له ، و"كتاب الحجج الكبير " ـ له ، و"كتاب الحجج الصغير " ـ له ، ما يشهد له بالبراعة فى الحديث ، راجع ـ " الصيمرى " . و" ابن أبي العوام " . و " الجواهر " .

· ٢ ــ الحافظ الثبت على بن الجعد ، المتوفى سنة · ٢٢ ، إمام جليل فى الفقه والحديث ، والجعديات له منأقدم الكتب المحفوظة بدارالكتب المصرية ، راجع "الطبقات". و" الجواهر".

۲۱ — يحيى بن معين إمام الجرح والتعديل ، المتوفى سنة ۲۲۷ ، سمع " الجامع الصغير " من عد بن الحسن ، و تفقه عليه ، وسمع الحديث من أبي يوسف ، و في " عيون التواريخ " : كان ابن المديني . وأحمد . وابن أبي شيبة . وإسحاق يتأدبون معه ، و يعرفون له فضله ، ورث من أبيه ألف ألف درهم ، فأنفقها جميعاً على الحديث ، وكتب بيده ستمائة ألف حديث . وقال أحمد : كل حديث لا يعرفه يحيى ، فليس بحديث ، ورأيت تاريخه \_ رواية الدوري \_ في ظاهرية دمشق ، وتختلف الروايات عنه في الجرح والتعديل ، و يعده الذهبي ، حنفياً ، صُلْباً في جزئه الذي ألفه في الذي تكلم فيهم من الثقات ، بل متعصباً لأهل مذهبه ، ومع ذلك ترى بعض الرواة لا يأبي أن يقو"له (١) كلمات قاسية في كثير من أصحاب أبي حنيفة ، ولله في خلقه شئون .

٢٢ - محمد بن سماعة التميمى ، المتوفى سنة ٢٣٣ ، وفى عيون التواريخ " : وهو من الحفاظ الثقات ، صاحب اختيارات فى المذهب ، وروايات ، وله مصنفات . قال ابن معين : لو كان أهل الحديث يصدقون كما يصدق ابن سماعة فى الرأى ، لكانوا فيه على نهاية ، راجع " الجواهر " .

٧٣ ــ الحافظ الكبير إبراهيم بن يوسف البلخى الباهلى الماكيانى ، المتوفى سنة ٢٣٩ ، كان مقاطعاً لقتيبة بن سعيد ، لأنه آذاه عند مالك ، فقال : هذا مرجى ، فأقامه من مجلسه ، وماسمع من مالك غير حديث واحد ، وثقه النسائى ، وفى ذلك عبرة ، راجع " الطبقات " . و" الجواهر " .

<sup>(</sup>١) أي يدعبها عليه افتراءً ، يقال : قو"ك مالم يقل : أي اد"عاه عليه ،كذا في ٢٠ مختار الصحاح ،،

۲۶ — أبو الليث الحافظ عبدالله بن سريج بن حجر البخارى ، المتوفى فى حدود سنة ٢٥٨ ، هو من أصحاب أبى حفص الكبير البخارى ، كان يحفظ عشرة آلاف حديث ، وكان عبدان يجله ، ذكره غنجار فى " تاريخ بخارى" ، ولم يذكر وفاته ، راجع " الطبقات".

٢٥ — الإمام محمد بن شجاع الثلجى ، المتوفى سنة ٢٩٦ ، وهو ساجد فى صلاة العصر ، قال الموفق المكى: إنه ذكر فى تصانيفه نيِّفاً وسبعين ألف حديث ، وله "المناسك" فى نيِّف وستين جزء ، وله " تصحيح الآثار "كبير جداً ، وله " الرد على المشبهة " ، وقال الذهبى فى "النبلاء" : كان من بحور العلم ، اه ، تكلم فيه بعض الرواة بتعصب ، راجع ترجمته فى " فهرست ابنالنديم " و" الجواهر المضيئة " ، و فيها كتبناه على تبيين كذب المفترى ، و تكملة الرد على \_ نوبية \_ ابن القيم .

٢٦ ــ الفقيه الحافظ أبو العباس أحمد بن محمد بن عيسى البرتى ، المتوفى سنة ٢٨٠ ، تفقه على أبى سليمان الجوزجانى ، وكان نجله إسماعيل القاضى ، وله مسند أبى هريرة . . راجع "الطبقات ". و" الجواهر ".

۲۷ — أبو الفضل عبيد الله بن و اصل البخارى ، المتوفى شهيداً سنة ۲۸۲ ، و هو محدث بخارى ،
 وأخذ عنه الحارثى ، راجع " الطبقات " .

٢٨ — الحافظ إبراهيم بن معقل النسنى ، مصنف "المسند الكبير " ـ " والتفسير " ، المتوفى سنة ٢٥ ، حدث الصحيح عن البخارى ، قال المستغفرى : كان فقيها ، حافظا ، بصيرا باختلاف العلماء ، عفيفا ، صينا ، راجع "الطبقات " . و"الجواهر ".

٢٩ — أبو يعلى أحمد بن على بن المثنى الموصلى ، صاحب "المسند الكبير". و"المعجم"، المتوفى سنة ٣٠٧ ، أخذ عن على بن الجعد وطبقته ، قال أبو على الحافظ: لو لم يشتغل أبو يعلى بكتب أبى يوسف على بشر بن الوليد ، لأدرك بالبصرة سليمان بن حرب ، وأبا داو د الطيالسى ، وهذا بما يدل ، على أن كتب أبى يوسف بكثرة بالغة ، ولو لا ذلك لما حال سماع كتبه ، دون علو سند أبى يعلى ، مع تسرع المحدثين فى السماع ، راجع "الطبقات".

٣٠ – الحافظ أبو بشر الدولابي محمد بن أحمد بن حماد ، المتوفى سنة ٣١٠ ، وهو مؤلف "الكنى". وغيره من الكتب الممتعة ، قال الدارقطنى : تكلموا فيه ، ما تبين من أمره إلا خير . فقول ابن عدى : ابن حماد متهم فى نعيم ، إسراف فى القول ، كما هو شأنه ، راجع " الطبقات ".

٣١ – الحافظ أبوجعفر أحمد بن محمد الطحاوى، المتوفى سنة ٣٢١، فى غاية من الاتساع فى الحفظ. ومعرفة الرجال، والفقه، توسع البدر العينى فى ترجمته فى رجال معانى الآثار، وشيوخ

الطحاوى الثلاثة : (۱) ـ بكار بن قتيبة (ب) ـ وابن أبى عمران (ج) ـ وأبوخازم ، كلهم من كبار حفاظ الحديث .

٣٧ ــ الحافظ أبو القاسم عبد الله بن محمد بن أبى العوام ، السعدى ، المتوفى فى حدود سنة ٣٣٥ ، له ذكر فى "طبقات الذهبى ـ فى ترجمة النسائى " أخذ عن النسائى . والطحاوى . وأبى بشر الدولابى ، وكتابه فى فضائل أبى حنيفة ، فى مجلد ضخم ، و \_ مسند أبى حنيفة \_ ، له ، من أهم المسانيد السبعة عشر ، وحفيده مترجم فى " قضاة مصر " . و" الجواهر " .

٣٣ — الحافظ أبو محمد عبد الله بن محمد الحارثى البخارى ، المتوفى سنة ٣٤٠ ، له مناقب أبى حنيفة ، وله مسند أبى حنيفة أيضاً ، أكثر فيه جداً من سو ق طرق الحديث ، وقد أكثر ابن مندة الرواية عنه ، وكان حسن الرأى فيه ، وقد تكلم فيه أناس بتعصب ، وأكبر مايرمونه به إكثاره من الرواية عن النجيرى ، أباء بن جعفر ، فى مسند أبى حنيفة ، ولم ينتبهوا إلى أن روايته عنه ليس فى أحاديث ينفر د هو بها ، بل فيما له مشارك فيه ، كما فعل مثل ذلك الترمذى فى محمد بن سعيد المصلوب . والكلمى ، لكن قاتل الله التعصب ، يعمى و يصم . راجع " الجواهر " . و " تعجيل المنفعة " .

٣٤ ــ الحافظ أبو الحسين عبد الباقى بن قانع القاضى ، صاحب التصانيف ، المتوفى سنة ٣٥١، قال الخطيب : عامة شيوخنا يو ثقونه . قال الحسن بن الفرات : حدث به اختلاط قبل وفاته بسنتين .

وه — الحافظ الإمام أبوبكر أحمد بن على الرازى الجصاص، المتوفى سنة ٣٧٠ ، كان إماما في الآصول . والفقه . والحديث ، كان جيد الاستحضار لاحاديث أبى داود . وابن شيبة . وعبد الرزاق، والطيالسي: يسوق بهنده ماشاء منها في أي موضع شاء، وكتابه "الفصول في الاصول" وشروحه على مختصر الطحاوى . والجامع الكبير ، وكتابه في "أحكام القرآن" مما يقضى له بالبراعة التي لاتلحق ، وقوة معرفته بالرجال تظهر من كلامه في أدلة الحلاف .

٣٦ ــ الحافظ محمد بن المظفر بن موسى البغدادى ، المتوفى سنة ٣٧٩ ، وهو مؤلف مسند أبى حنيفة ، وكان الدارقطني يجله ، وهو من أعيان الحفاظ ، راجع ٩٥ الطبقات ، .

٣٧ ـــ الحافظ أبو نصر أحمد بن محمد الكلاباذى ، المتوفى سنة ٣٧٨ ، مؤلف رجال البخارى ، وكان الدار قطنى يرضى فهمه ، وهو كان أحفظ من كان بما و راء النهر فى زمانه ، راجع "الطبقات" . ٣٨ ـــ أبو حامد أحمد بن الحسين المروزى ، المعروف بابن الطبرى ، المتوفى سنة ٣٧٦ ، كان

متقناً في الحديث والرواية ، راجع " الجواهر ".

٣٩ ــ الحافظ أبو القاسم طلحة بن محمد بن جعفر المعدل البغدادى، صاحب مسند أبى حنيفة ،
 المتوفى سنة ٣٨٠.

٤٠ الحافظ أبو الفضل السليماني أحمد بن على البيكندي، شيخ ماوراء النهر ، المتوفى سنة
 ٤٠٤ ، وعنه أخذ جعفر المستغفري ، راجع " الطبقات " .

13 — غنجار الحافظ أبو عبد الله محمد بن أحمد بن محمد البخارى ، المتوفى سنة ٤١٢ ، صاحب تاريخ بخارى . راجع " الطبقات " .

٤٢ — الحافظ أبو العباس جعفر بن محمد المستغفرى، صاحب المصنفات، المتوفى سنة ٤٣٢، راجع " الطبقات ". و" الجواهر ".

93 — الحافظ أبو سعد السهان إسماعيل بن على بن زنجويه الرازى ، المتوفى سنة 350 ، كان إماماً فى الحديث ، والرجال ، و فقه أبى حنيفة ، على بدعته . راجع "الطبقات". و 19 الجواهر 60 . و الماماً فى الحديث ، والرجال ، و فقه أبى حنيفة ، على بدعته . راجع الحافظ أبو القاسم عبيد ألله بن عبد الله النيسابورى الحاكم ، المتوفى سنة . و 3 ، راجع " الطبقات " . و" الجواهر " .

وع – الحافظ أبو مجمد الحسن بن أحمد بن محمد السمرقندى ، المتوفى سنة ٤٩١ ، تخرج بالمستغفرى ، قال أبو سعد : لم يكن فى زمانه فى فنه مثله فى الشرق و الغرب ، له كتاب ٢٠ بحر الأسانيد، من صحاح المسانيد، ، فى ثما ثمائة جزء ، جمع فيه مائة ألف حديث ، ولو رتب وهذب ، لم يقع فى الإسلام مثله ، راجع " الطبقات ".

٤٦ ــ مسند هراة نصر بن أحمد بن إبراهيم الزاهد بقية المسندين ، المتوفى سنة ١٥٠٠.

٧٧ — مسند سمر قند إسحاق بن محمد بن إبراهم التنوخي النسني ، المتوفى سنة ١٥٥٠.

48 — المحدث أبو عبد الله الحسين بن محمد بن خسرو البلخى ، صاحب "مسند أبى حنيفة". المتوفى سنة ٢٢٥ ، يأخذه ابن حجر بروايته المسند لقاضى المارستان ، قائلاً: إنه لامسند له ، لكن تلميذه السخاوى يرويه عن التدمرى عن الميدومى عن النجيب عن ابن الجوزى عن الجامع قاضى المارستان ، فهذا ظهر تهور ابن حجر .

٤٩ ـــ الحافظ أبو حفص ضياء الدِّين عمر بن بدر بن سعيد الموصلي ، المتوفى سنة ٦٢٢ .

٥٠ – أبو الفضائل الحسن بن محمد الصغانى ، المتوفى سنة ٦٥٠ ، كان إماما فى اللغة .
 والفقه . والحديث . له " العباب " . و" المحكم" . و "مشارق الأنوار " .

01 – المحدث الجوال أبو محمد عبد الخالق بن أسد الدمشق ، صاحب المعجم ، المتوفى سنة ٥٦٤ .

٥٢ - مسند الشام تاج الدِّين أبو اليمن زيد بن الحسن الكندى ، المتوفى سنة ٦١٣ .

٥٣ ـــ الإمام المسند أبو على الحسن بن المبارك الزبيدى ، المتوفى سنة ٦٢٩ .

٥٤ — الإمام المحدث الجمال أبو العباس أحمد بن محمد الظاهرى ، المتوفى سنة ٦٩٦ ، خرج

- مشيخة للفخر البخاري في خمسة أجزاء . راجع " الطبقات ". و" الجواهر ".
- ٥٥ المحدث أبو محمد على بن زكرياً بن مسعود الأنصارى المنبجى ، مؤلف " اللباب ـ فى الجمع بين السنة والكتاب "، وشارح آثار الطحاوى ، المتوفى فى حدود سنة ٦٩٨ ، وابنه محمد مذكور فى " الجواهر المضيئة ". و" الدرر الكامنة ".
- ٥٦ ـــ الشمس السروجي أحمد بن إبراهيم بن عبد الغني شارح الهداية ، المتوفى سنة ٧٠١.
- ٥٧ علاء الدِّين على بَن بلبان الفارسي ، شارح تلخيص الخلاطي ، ومؤلف الإحسان في ترتيب صحيح ابن حبان ، توفى سنة ٧٣١ .
- ٨٥ المحدث الكبير ابن المهندس محمد بن إبراهيم بن غنائم ، الشروطي ، المتوفى سنة ٧٣٣.
- وه ــ الحافظ قطب الدين عبد الكريم بن عبد النور الحلبي ، شارح البخارى في عشرين بجلداً ، ومؤلف ـ الاهتمام بتلخيص الإلمام ـ ، و ـ القدح المعلى في الكلام ، على بعض أحاديث المحلى ـ ، توفى سنة ٧٣٥ ، راجع ذيل الحسيني على " الطبقات " .
- ٠٠ \_ الحافظ أمين الدين محمد بن إبراهيم الواني ، المتوفى سنة ٧٣٥ ، راجع ٢٥ ذيل السيوطي ٠٠٠ .
- ٦٦ الحافظ الشمس السروجي محمد بن على بن أيبك، المتوفى سنة ٧٤٤، راجع الذيول.
- ٦٢ الحافظ علا. الدين على بن عثمان المارديني ، مؤلف " الجوهر النق " ، المتوفى سنة
  ٧٤٩ ، به تخر ج الجمال الزيلعي . والزين العراق . وعبد القادر القرشي ، راجع الذيول .
- ٣٣ ـــ الحافظ ابن الوانى عبد الله بن محمد بن إبراهيم ، المتوفى سنة ٧٤٩ ، راجع " الحسيني "
- ٦٤ ــ الحافظ جمال الدين عبد الله بن يوسف الزيلعى ، مؤلف <sup>97</sup> نصب الراية <sup>98</sup> ،
  المتوفى سنة ٧٦٧ .
- 70 الحافظ علاء الدين مغلطاى البكجرى ، المتوفى سنة ٧٦٧ ، راجع 2º ذيل إابن فهد ، .
  - ٦٦ ــ الحافظ عبد القادر القرشي ، المتوفى سنة ٧٧٥ ، راجع الديول .
  - ٧٧ المجد إسماعيل البلبيسي صاحب \_ مختصر أنساب الرشاطي . ، المتوفى سنة ١٨٠٧.
- ٨٨ ــ العلامة جمال الدين يوسف بن موسى الملطى ، صاحب " المعتصر " ، المتوفى سنة ٨٠٣ هـ .
- ٦٩ العلامة شمس الدين محمد بن عبد الله الديرى ، مؤلف ٢٠ المسائل الشريفة فى أدلة مذهب الإمام أبى حنيفة ، المتوفى سنة ٨٢٧ .
- ٧٠ ـــ المحدث أبو الفتح أحمد بن عثمان بن محمد الكلوتاتي ، الكرماني ، المتوفى سنة ٨٣٥ ،

مكثر جداً من رواية الكتب الكبار ، وسماعها ، وإسماعها ، راجع ٢٠ الضوء اللامع ، . .

٧١ — المحدث عز الدين عبد الرحيم بن محمد بن الفرات ، المتوفى سنة ٨٥١ ، من المحدثين المكثرين ، أصحاب الأسانيد العالية ، راجع ٢٥ الضوء اللامع ،، .

٧٧ — الحافظ البدر العيني محمود بن أحمد، المتوفى سنة ٨٥٥، ترجمته ترجمة واسعة، في أول و عمدة القارى ،، \_ من الطبعة المنيرية .

٧٧ — كمال الدِّين بن الهام محمد بن عبد الواحد صاحب ٢٠ فتح القدير ،، المتوفى سنة ٨٦١. ٧٤ — سعد الدين بن الشمس الديرى صاحب ٢٠ تكملة شرح الهداية ، للسروجي، المتوفى سنة ٧٦٨ ه.

٧٥ - تقى الدين أحمد بن محمد الشمنى، المتوفى سنة ٨٧٢، شرحه على"الوقاية "المسمى ـ بكمال الدراية ـ يدل على يده البيضاء فى أحاديث الأحكام .

٧٦ — الحافظ العلامة ، قاسم بن قطلوبغا ، المتوفى سنة ٨٧٩ ، تخريجه لاحاديث "الاختيار" ، ولاحاديثه "أصول البزدوى " ، وسائر ماألفه فى الحديث والفقه ، تدل على عظم شأنه فى الحديث والفقه ، راجع " الضوء اللامع " .

٧٧ – شمس الدِّين محمد بن على ، المعروف بابن طولون الدمشتى ، المتوفى سنة ٩٥٣ ، هو من المكثرين فى الحديث والفقه ، له من المؤلفات مايقارب خمسهائة مؤلف.

۷۸ — على المتق بن حسام الدين الهندى ، صاحب" كنز العال "في ـ ترتيب الجامع الكبير ـ للسيوطى ، قال أبو الحسن السبكي : له منة على السيوطى ، توفى سنة ٩٧٥ .

٧٩ -- ملك المحدثين، الشيخ محمد بن طاهر الفتنى الكجراتى، مؤلف " بحمع البحار ".
 و " تذكرة الموضوعات ". و " المغنى "، وغيرها من المؤلفات الممتعة، فى الحديث، وغريبه،
 توفى سنة ٩٨٧ شهيداً .

٨٠ – المحدث على بنسلطان محمد القارى الهروى المكى ، المتوفى سنة ١٠١٤ ، شرحه على المشكاة ،
 وشرحه على مختصر الوقاية ، من الكتب المهمة فى أحاديث الاحكام . تخرج على القطب النهرو الى .
 وعبد الله السندى .

٨١ — المحدث أحمد بن محمد بن أحمد بن يونس الشلبي ، المتوفى سنة ١٠٢٧ .

۸۲ — محدث الهند عبد الحق بن سيف الدين الدهلوى ، مؤلف ـ اللمعات شرح المشكاة ـ و ـ التبيان فى أدلة مذهب الإمام أبى حنيفة النعان ـ ، تو فى سنة ١٠٥٢ ، أخذ عن عبد الوهاب المتق ، تليذ على المتق ، وعن على القارى ، أخذ عنه محمد حسين الحافى ، وعنه حسن العجيمى .

٨٣ ـــ المحدث أيوب بن أحمد بن أيوب الخلوتى الدمشتي ، المتوفى سنة ١٠٧١ .

٨٤ — المحدث حسن بن على العجيمى المكى ، المتوفى سنة ١١١٣ ، وأسانيد مروياته فى " كفاية المستطلع" فى مجلدين.

٨٥ ــ أبو الحسن الكبير ، ابن عبد الهادى السندى ، المتوفى سنة ١١٣٩ ، صاحب "الحواشى على الأصول الستة ". و "مسند أحمد".

٨٦ — الشيخ عبد الغنى بن إسماعيل النابلسى ، مؤلف " ذخائر المواريث ـ فى أطراف الأصول السبعة "، المتوفى سنة ١١٤٣ .

٨٧ — المحدث محمد بن أحمد عقيلة ، المكى المتوفى سنة ١١٥٠ ، له "المسلسلات ـ وعدة أثبات ـ والدر المنظوم ـ فى خمس مجلدات ـ فى تفسير القرآن بالمأثور ـ والزيادة والإحسان فى علوم القرآن "، هذب به "الإتقان "، وزاد كثيراً من علوم القرآن ، وغالب مؤلفاته فى مكتبة على باشا الحكيم ، باصطنبول ، أُخذ عن العجيمى . وغيره .

۸۸ ــ الشيخ عبد الله بن محمد الأماسى ، شرح البخارى ، وسماه : "نجاح القارى ـ فى شرح البخارى" فى ثلاثين مجلداً ، وشرح ـ صحيح مسلم ـ فى سبع مجلدات ، وسماه : " عناية المنعم بشرح صحيح مسلم" ، بلغ فيه إلى شطر مسلم ، المتوفى سنة ١١٦٧ .

۸۹ — محمد بن الحسن المعروف، بابن همات، مؤلف "تحفة الراوى ـ فى تخريج أحاديث البيضاوى "، المتوفى سنة ۱۱۷۵.

 ٩٠ — السيد محمد المرتضى الزبيدى ، شارح "الإحياء" ومؤلف "عقود الجواهر المنيفة - فى أدلة مذهب الإمام أبى حنيفة " ، المتوفى سنة ١٢٠٥ .

٩١ - المحدث الفقيه محد هبة الله البعلى ، مؤلف "حديقة الرياحين \_ في طبقات مشايخنا المسندين". ومؤلف "التحقيق الباهر في شرح الأشباه والنظائر" في خمس مجلدات ضخام ، المتوفى سنة ١٢٢٤.

۹۲ — صاحب "رد المحتار" العلامة محمد أمين بن السيد عمر المشهور " بابن عابدين"، المتوفى سنة ۱۲۵۲، صاحب المؤلفات المشهورة، وأسانيده. ومروياته فى ثبته المشهور باسم "عقود اللا لى \_ فى الاسانيد العوالى ".

٩٣ – الشيخ محمد عابد السندى صاحب "حصر الشارد" و "طوالع الأنوار ـ على الدر المختار" فى ستة عشر مجلداً ضخماً ، وشارح "مسند أبى حنيفة" فى مجلدات ، سماه : "المواهب اللطيفة "، المتوفى سنة ١٢٥٧ .

٩٤ – الشيخ عبد الغني المجددي ، المتوفى سنة ١٢٩٦ ، أسانيده في "اليانع الجني ".

90 — الشيخ محمدعبدالحى اللكنوى، أعلم أهل عصره بأحاديث الاحكام، المتوفى سنة ١٣٠٤، الا أن له بعض آراء شاذة ، لاتقبل فى المذهب، واستسلامه لكتب التجريح من غير أن يتعرف دخائلها ، لا يكون مرضياً عند من يعرف ما هنالك .

97 — شيخ مشايخنا، الشيخ المحدث أحمد ضياء الدين بن مصطنى الكشخانوى ، المتوفى سنة ١٣١١ أُلتَف "راموز أحاديث الرسول" فى مجلد ضخم، وشرحه "لوامع العقول" فى خمسة عجلدات ، وله نحو خمسين مؤلفاً سوى ذلك .

وفى الهند علماء بارعون فى الحديث من أهل المذهب، لابجال لاستقصائهم، كثر الله أمثالهم، وهذه نبذة يسيرة من محدثى الحنفية، سردنا أسماءهم هنا، ليدل القليل على الكثير، رحمهم الله (١).

#### (۱) تكلة ـ وتذييل

« نظرا إلى تعرض الا ستاذ الجليل ‹ و الكوثري ، ، إلى ذكر طائفة من المحدثين بالهند ، أحببت أن »

« أذيل هذا الموضوع بذكر عدة من المحدثين إلى يومنا هذا ، وسلكت مسلكه في الاقتصار في تراجهم »

« بسطر أو سطرين ، واعتنيت بذكر من له تصنيف في الحديث ، أو شهرة له فيه ، بترتيب الاستحضار »

« من غير ترتيب الوفيات ، أو الطبقات ، في جلسة واحدة ، وبالله التوفيق .

<del>-->⊱</del> <del>><</del>--

١ - المحدث الشيخ محمد حياة السندى ، المتوف سنة ١١٦٢ بالمدينة

۲ - المحدث المحقق الشيخ هاشم بن عبد الغفور السندى ، له مؤلفات ، مثل ، و فاكمة البستان ، ، .
 و ، ترتيب صحيح البخارى على ترتيب الصحابة ، ، . وغيرها

۳ — الشيخ المحدث أبو الطيب السندى ، صاحب ١٠ الحواثى على الا صول السنة ،، معاصر الشيخ أبى الحسن
 السندى ، المتوفى في حدود سنة ١١٤٠ هـ

الشيخ محمد معين السندى ، من تلامدة الشاه ولى الله الدهلوى ، ومن كبار شيوخ الشيخ هاشم والشيخ محمد حياة المذكورين ، المتونى في حدود ١١٨٠ هـ

المحدث الإمام الشاه ولى الله الدهلوى ، المتوفى سنة ١١٧٦ هـ ، إمام نهضة الحديث في الهند ، صاحب و حجة الله البالغة ،، و و و إزالة الحفاء ،، و و و الانصاف ،، و و و عقد الجيد ،، ، و و و المصفى .
 والمسوى ــ شرحى الموطأ ،، ــ لمانك ، و و و الارشاد إلى مهمات علم الاسناد ،، و و و شرح تراجم صحيح البخارى ،، و و و الانتباه في سلاسل أولياء الله ،، .

والقسم الثانى من ١٠ الانتباه ،، في أسانيد كتب الحديث والفقه ، وفوائد سامية من الحديث . وهذا القسم غير مطبوع ، موجود بمكة ـ عند الشيخ عبيد الله الديوبندى ـ وغيرها من المؤلفات الجليلة ، وإليه ينتهى إسناد محدثى ديوبند .

- المحدث الشيخ محمد أفضل السيالكوتى ، ثم الدهلوى ، شيخ الشاه ولى الله الدهلوى ف الحديث ،
  وتليذ المحدث الشيخ عبد الله بن سالم البصرى المكى.
- المحدث الحجة الشاه عبد العزيز بن الشاه ولى الله الدهلوى ، المنوق ١٢٣٩ هـ ، صاحب
  بستان المحدثين ،، ، و ‹‹ المجالة النافعة ،، في مهمات علم الحديث ،و ‹‹ تحفة الاثنا عشرية ،، وغيرها .
- ۸ المحدث الكبير الشيخ القاضى ثناء الله المظهرى الفانيفتى ، من تلامدة الشاه ولى الله الدهلوى ، كان الشاه عبد العزيز يسميه ‹‹ بيهق العصر ،، له تفسير عظم ، لانظير له في أحاديث الاحكام ، وأدلتها ، لم يطبع كله ، وله كتاب ‹‹ منار الاحكام ،، لم يطبع ، وغيرها .
  - ه الشاه عبد القادر بن الشاه ولى الله الدهلوى ، المتونى في حدود سنة ١٢٣٠ هـ
  - ١٠ ــــ الشاه رفيع الدين بن الشاه ولى الله الدهلوى ، المتونى في حدود سنة ١٢٣٥ ﻫـ
    - ١١ ــ المحدث الشيخ عبد الحي الدهلوي ، من أكبر تلامدة الشاه عبد العزيز
- ١٢ \_ المحدث مسند الهند ، الشيخ محمد إسحاق بن بنتالشاه عبدالعزيز الدهلوى ، المتوفرسنة ١٢٦٢ م
  - ١٣ ـــ الشيخ محمد يعقوب أخو الشيخ محمد إسحاق الدهلوى، نوق سنة ١٢٨٢ م
  - ١٤ ـــ الشيخ عبد القيوم بن بنت الشاه عبد العزيز ، أخذ من الشيخ محمد إسحاق ، توفى سنة ١٢٩٩
    - ١٥ ــ الشيخ المحدث محمد إسماعيل الدهلوى ، استنهد في الجهاد مع الكفار سنة ١٢٤٦
- ١٦ ـــ المحدث الشيخ أحمد على السهانفورى ، المتونى سنة ١٢٩٧ ه ، صاحب شرح جيد حافل ، على صحيح البخارى ·
- ١٧ ــ الشيخ العارف المحدث محمد قاسم النانو توى الديو بندى ، المتوفى سنة ١٢٩٧ ، مؤسس دارالملوم ، ٢٠ بديوبند ، ، مركز الثقافة الدينية والعلمية بالهند ، صاحب النصانيف العالمية
- ۱۸ -- الشيخ المحدث ، الشيخ رشيد أحمد الكنكوهي ، الديو بندى ، المتوفى سنة ١٣٢٢ ه ،
  صاحب التاكيف السامية .
  - ١٩ ـــ الشيخ المحدث محمد يعقوب النانوتوي الديوبندي ، المتوني في حدود ١٣٠٠ م
- · ٢ الشيخ فخر الحسن الكنكوهي الديو بندى ، صاحب حاشية جيدة ، على سن أبي داود من تلامدة الشيخ الكنكوهي الديو بندى ،
  - ٢١ ـــ الشيخ أحمد حسن الامروهوى الديو بندى ، من تلامدة الشيخ محد قاسم النانوتوى
- ٢٢ ـــ المحدث أستاذ العالم ، الشيخ محمود حسن الديو بندى المدعو "بشيخ الهند" ، المتوفىسنة ١٣٣٩
  ماحد "محمقات والتصانيف الغائمة : في الحديث . والتفسير . والكلام .
- ٢٧ ــ الشيّخ المحدث ظهير أحسن النيموى ، صاحب ١٦٠ ثار السن ،، وعدة رسائل جيدة : ومسائل من الحديث
- ۲۶ ــ المحدث الكبير إمام العصر محمد أنور الكشميرى، ثم الديو بندى، المتوفرسنة ۱۳۰۲ ه، صاحب المؤلفات الحاوية، على تحقيقات باهرة، مثل: ‹‹فصل الحطاب،، و‹‹فيل الفرقدين،، و‹‹كشف الستر،،، وغيرها

- ٢٥ -- الشيخ المحدث محمد أشرف على التهانوى الديو بندى ، الملقب بحكيم الامة ، بلغ سنه الشريف
  إلى ثمانين سنة ، جاوزت وثلغاته خسمائة مصنف ، قلما يخلو فن من تا ليفه ، طال بقاؤه .
- 77 المحدث الشيخ حسين على الميانوالى ، فى البنجاب ، من تلامدة المحدث الشيخ الكنكوهى ، ولعل عمره تمانون سنة ، أو جاوزها ، طال بقاؤه .
- ۲۷ المحدث محقق العصر الشيخ شبير أحمد العثمانى الديو بندى ، صاحب ‹‹ فتع الملهم ــ شرح صحيح مسلم ،، فى مجلدات ضخام ، وشيخ الحديث اليوم ، بالجامعة الاسلامية ــ بدابهيل سورت ، بلغ عمره الشريف ستين عاما ، طالت حياته .
- ۲۸ المحدث شيخ العصر الشيخ حسين أحمد ، شيخ الحديث اليوم بدار العلوم ، ف ديوبند ، جاوز سنه الشريف ستين سنة ، طال بقاؤه .
- ٢٩ المحدث المحقق الشيخ محمد كفاية الله الدهلوى ، منى الديار الهندية ، وشيخ الحديث بالمدرسة الاثمينة ف دهلى ، عمره الشريف حوالى ستين سنة ، طال بقاؤه .
- ۳۰ المحدث الشيخ عبد العزيز الفنجابي ، صاحب ‹‹ أطراف البغارى ،، و ‹‹ حاشية تخريج الزيلمي
  إلى الحج ،، ، وغيرهما، له تحقيقات في الحديث ، واشتغال جيد في الرجال والطبقات ، عمره نحو ستين سنة .
- ٣١ ـــ المحدث الشيخ مهدى حسن الشاهجهانفورى ، صاحب التا ليف المنيدة في الحديث وغيره ، ومن أعظمها ١٠ شرح كتاب الا ثار ،، ــ لمحمد بن الحسن الشيباني ، سنه حوالي ستين سنة .
- ۳۲ المحدث الشيخ محمد إدريس الكاندلوى ، شارح ، مشكاة المصابيع ،، ف خس مجلدات كبيرة ، بلغ الحسين من عمره .
- ۳۳ المحدث الشيخ محمد زكريا الكاندلوى ، شيخ الحديث اليوم بمدرسة مظاهر العلوم ، فسهار نغور ، صاحب روم أوجز المسالك ـ في شرح موطأ مالك ،،قارب خمسين عاما من عمره . وغير هؤلاء علما يشتغلون بالحديث درساً وتأليفاً ، لايتسع المجال لذكرهم .

فلق الصديع ، وذر نور ذكاء \* وبدا محيّا الصبح بعد مساء والأرض مشرقة الربى مخضرة \* تزهو برونق وجهها ورواء موشيّة الروض الأريض ، كأنها \* خود جلت بمنصة علياء كأن بها من روضة أنف بها \* عين معين ، للهدى وعدلاء

<sup>«</sup> ولصديقنا الا ديب الفاضل ٢٠ محمد يوسف الكاملفوري ،، صاحب ٢٠ تكلة الحاشية على تخريج الزيلعي،، »

<sup>«</sup> قصديدة رائعة ف ذكر أكابر المحدثين في الهند، في غابرها وحاضرها ، ولا أرى بأساً في سردها هنا ، »

<sup>«</sup> لتكون بصيرة على بعض ما تر محدثي الهند، لمن يريد الحبرة بها ، وهي هذه (١) »

<sup>(</sup>١) الأثيبات الواقعة بين القوسين ، هي ٢٠ لابن دريد ،، اللغوى.

تجرى بنابيع المعارف جمّة \* منها كما يجرى زلال الما. كانت قديماً مهطاً لأماثل ، \* ومحطة الفضلاء والحكماء من للدة حلاله الحديث تمائماً \* فها ، وشب شيسة بنهاء مرفوعـة آياته ، منشورة \* راياته بالعزة القعساء غرّ الوجوه، كريمة أحسابهم ، \* شم الأنوف، ذوى سَناً وسناء [ أهلا وسهلا بالذين أودُّهم \* وأحبهم في الله ذي الآلاء : ] منهم على بن الحسام المتقى \* متفيهق بالعلم ، كالداماء أبقى على الآيام كنزاً غالياً ، \* للعاملين ، كدّرة بيضاء عند الصبيحة يحمد القوم السرى \* من بهجة الغبراء والخضراء والطاهر الفتني ، رحلة عصره ، \* ملى الكُنيَـْفُ بحكمة وبها. والشيخ عبدالحق شارح سنة ، \* في صدره مصباح كل ضياء لمعت على وجه الدنا لمعاته ، \* كالشامة السوداء في الحمراء أحياً نفوسهم مآثر دارساً \* ت ، قد عفت بالجهل والباساء [أهلا بقوم صالحين ذوى التقي، \* غرّ الوجوه، وزين كل ملاء] طاب النسيم ولاحت الانوار، \* من كثرة الازهار والاضواء طابت نفوسهم ، فعم فيوضهم \* غرر الزمان ، كشأمة الحسناء والدهر ذو دوك ،كريشة طائر ، \* ظهـــراً على بطن بكل فضاء فتعطلت عنهم مشاهد حكمة ، \* ومشارق الأنوار بعد ضياء

ركدت نسائهم، وغاضت أبحر، \* تركوا الأنام بليلة ليلد صاح الغراب، وقد ترحل جيرة، \* فأطال في تلك الرسوم بكائي فمضى على هـذا التعطل برهة ، \* إذ جاش روح الله للإحساء فنشأ ولى الله ، عصرة عصره ، ﴿ بِحُرُ الْحَقَّاتُقُ ، فارس العلياء هومسند الوقت الأغر"، محجّل، \* وحكيم هذى الأمة الشهداء من بيت علم ،كابراً عن كابر ، \* بسيادة ، ومجادة ، ووفاء فأحبه أهل الزمان ، ومثله ، \* وضع القبول له بكل سماء وقفاه من أنجاله غر الوجو \* ه، هم النجوم بليـــــلة طخيا. عبد العزيز ، الحبر ، قدوة دهره ، \* علم الهـ دى ، بالإخوة النجباء نال الشهادة من سعادة جـده، \* متهـللاً متبسماً برضاء [ لهم المهابة ، والجلالة ، والنهى ، \* وفضائل جلت عن الإحصاء ] [يسعون في نشر الحديث بعقّة ، \* وتوقر ، وسكينة ، وحيا.] فتبسم الآيام من أنفاسهم ، \* كتبسم الأنوار بالأنواء فازدانت الدنيا بأبهج زينة ، \* عجباً من الصفراء والحراء مامنهم ، إلا همام قد سما ، \* كالشمس ترنوه برأد ، ضحاء فتسلطت بالهند ، عبّاد المســــ ، وذاك خطب ماله بكفاء بلغ السيول زبى الاسود، وديننا \* أضحى غريباً ، فاقد الابناء فتصعدت كلم الدعاء إلى السما ، \* وتنزلت بركات ذي الأسماء بعث الإلله، وسيبه من غيبه ، الــــــــــــــــــفاروق ، بين النور والظلماء هو قاسم الخيرات والبركات ، \* ولسان هـٰـذى الملة البيضاء

وصفيه ، وخليله ، ورفيقه \* المولى الرشيد، مجاب كل دعاء كانا شهابي كل أكفر عاند ، ﴿ أَو ملحـــد متعنَّت عوًّا. لدفاعـــه ونضاله وطراده ، \* وطعـــانه ، وضرابه ، ورما. وتفرسا بفراسة مر. نوره \* إن الضلال ، سجا بكل فناء عزما على تأسيس جامعة الهدى ، \* في ديو بند بعزمة حصداء لايهتدى للخير إلا خــير، \* وموفق، ذو همــة شمَّــاء أبقوا على وجه الزمان مآثراً ، \* يفني الزمان ، وذكرهم ببقاء إذ جاهدوا في الله حق جهاده ، \* سقياً ورعيـــاً ، ما لهم ببواء فتعطر العَـرف الشذى بأرضها، \* كتضوع الأنوار بالأنداء فتصدر المحمود بعـــد مضائهم \* ركن الهدى ، كالصخرة الصهاء نور العبادة ، لامع مر. وجهه \* في كل حال شدّة ورخاء لم يلتفت نحو المطامع لفتة ، \* في كل طور زعزع ورمخاء لم يدر إلا الله عــــد"ة صحبه ، \* هو منتهى الإسناد في الإملاء ﻠﺎ دعاه الله ، ناب منابه ، \* المفرد العلم المنيف الشائي الشيخ أنورنا ، الرفيع مكانة "، \* شرقا وغربا ، منتهى الأنحاء شمس الهدى، بدر الدجى، علم التتى \* كهف الورى، هو مأمن الغرباء ولواذهم ، وعياذهم ، ومآبهم \* خفض الجناح لطارق أو جائى ميمون وجه، ذو الشمائل حلوة ، \* ملقى الرحال ، وموسم الفضلاء زهداً وتقوى ، سيرة وسريرة ، \* شمس العلوم ، توسطت بسماء

من فيضه انشرح الصدور، و فتحت \* عمى العيون بسنة وصفاء محى لدين الله ، سيف صارم \* للكفر والإلحاد والإرجاء إذ خيف أن يسطوعلى نور الهدى \* كفر المبير ، بغارة شعوا. نبضت له عرق تذب عن الحي \* في قطع تلك البقلة الحقاء (١) قد كان معجزة ، بقية أمة \* سلفت ، وحاشانا من الإطراء فانحاز عنها صابراً ، فيها دها ۞ من شـــدة ، وملتَّة عميـاء فدعًاهُأُهُلُ الفَصْلُمُن دابهِيلُ للتـــــــــــحديث، والإخبار والإينباء إذ و فق الله الكريم لأمـــة \* تأسيس جامعة ، لرى ً ظاء لـتَّى مجيباً بالحبور نداءهم ، • للدين لا الدنيا ، ونيل رقاءً فجرى على هذا النظام صنيعه ، \* يستى ، ويشنى مسند الإملاء فجزاه رب العرش أحسن ماجزى \* للعالمين الصفوة العلماء فتصدر الشيخ الشهير مفضل ، \* شبير أحمــــدذو نثا ، وثناء هو صنوه ، وخليفة من بعده \* في مسند الاخبار والأنباء هو ترجمان الوحى حبر زمانه ، \* ولدى البيان فكوكب الجوزاء ومفسر القرآن تفسيراً بديـــــــعاً رائقاً ، بلطائف وبهاء

<sup>(</sup>١) إشارة إلى الفتنة المرزائية القاديانية

[ فمداد ما يجرى به أقلامه \* أزكى وأطيب من دم الشهدا.] [ يا ناشرى علم النبي محمد ، \* ما أنتم وســـواكم بسواء] يا شارحي علم الحديث وسنة ، \* نلتم رضا في جنـــة خضراء ولشيخنا المحمود أصحاب كبا \* ر ، كالنجوم ، ذوى سنا وسناء كالشيخمولانا الرضي،أشرف على \* خير العباد ، وأسوة الصلحاء أوقاته ، أنفاسه ، حركاته ، \* سكناته ، للملة البيضاء في الزهد والتقوى، فضيل زمانه، \* وشقيقه المعروف ذو العلياء ملاً البسيطة حكمة ومعارفا ، \* بالوعظ ، والتصنيف ، والافتاء وخليفة المحمود خير رفيقه \* في السجن، عند الباس والضراء مولى الكرام حسين أحمد ذو التقي، \* ملجى ومأوى الناس ، عند بلاء نور التق متهلل بجبينـــه، \* كالشمس ترنوه بكل مَر َ أَنَّى الماجد المقدام قائد أمـــة ، \* ملك القيادة ، سيد الزعماء والشيخ مولانا السمى كفاية \* الله الشهير ، وقائد العلما. مفتى ديار الهند ، أوحد عصره \* تزهو به "دهلي" على الانحا. والحمد لله الموفق رحمـــة ، \* لتمام نظم جيـــــد الإنشاء يارب فاغفر مااقترفت من الخطا، \* وأجب بفضلك مطلى ودعائى عفواً ، وعافية ، ورزقا واسعاً ، \* علماً نفوعا ، حكمة بشفــــا.

## كلمـــة

### فى كتب الجرح والتعديل

نجد في " الضعفاء " ـ للعقيلي . و "الكامل " ـ لابن عدى ،كلاماً كثيراً عن هوى في سادتنا أئمة الفقه ، فالأول : لفساد معتقده على طريقة الحشوية . والثاني : لتعصبه المذهبي عن جهل ، مع سوء المعتقد ، وسار من بعدهما سيرهما ، إما جهلا ، أو تعصباً ، ولم يؤذ من سلك هذا المسلك إلا نفسه ، ولم يضع من شأن أحد إلا من شأن نفسه ، أنظر قول ابن عدى في إبراهيم بن محمد بن أبي يحيى الأسلى ، شيخ الشافعي : " نظرت الكثير من حديثه فلم أجد له حديثاً منكراً " مع أنك تعلم أقوال أهل النقد فيه ،كأحمد . وابن حبان ، قال العجلي : "مدنى ، رافضي ، جهمي ، قدري ، لايكتب حديثه "، بل كذبه غير واحد من النقاد ، ولولا أن الشافعي كان يكثر منه، قدر إكثاره من مالك ، لما سعى ابن عدى في تقوية أمره ، استناداً إلى قول مثل ابن عقدة ، ولاأدرى كيف ينطلق لسان ابن عدى بالاستغناء عن علم مثل محمد بن الحسن ، وإمامه لم يستغن عن علمه ، بل به تخرج في الفقه ، لكن المتشبع بما لا يعط ، يستغنى عن علم كل عالم ، متغمغماً في جهلاته ، غير ناظر إلى ماوراً .ه وأمامه ، وهكذا مع سائر أثمتناكلهم ، ألهمهم الله سبحانه مسامحته ، ومن معايب كامل ابن عدى، طعنه في الرجل بحديث ، مع أن آفته الراوى عن الرجل ، دون الرجل نفسه ، وقد أقر بذلك الذهبي في مواضع من " الميزان " ، ومن هذا القبيل كلامه في أبي حنيفة في مروياته البالغة ـ عند ابن عدى ـ ثلاثمائة حديث ، وإنما تلك الأحاديث من رواية أباء بن جعفر النجيرمي ، وكل مافي تلك الأحاديث من المؤاخذات كلها ، بالنظر إلى هذا الراوى الذي هو من مشايخ ابن عدى ، ويحاول ابن عدى أن يلصق ماللنجيرمي إلى أبي حنيفة مباشرة ، وهذا هو الظلم والعدوان ، وهكذا باقي مؤاخذاته ، وطريق فضح أمثاله ، النظر في أسانيدهم .

وأما العقيلى، فقد نقلنا كلمة الذهبى فيه ، فى مقدمة انتقاد المغنى، وسبق منا الكلام فيه أيضاً . وأما كتب البخارى فى الرجال ، فليس ثبوتها منه ،كثبوت الجامع الصحيح ، على أن النظر فى أسانيدها هو الطريق الوحيد، لتعرف دخائلها ، فاذا رأيته يروى عن نعيم بن حماد ، تذكر قول الدولابى . وأبى الفتح الازدى فيه ، وإذا رأيته يروى عن الحيدى ، تذكر كلمة محمد بن عبدالله

عبد الحكم فيه ، وإذا وجدته يروى عن إسماعيل بن عرعرة ، تبحث عنه في كتب الرجال ، مع الانتباه إلى انقطاع خبر الحميدى . وخبر إسماعيل ، وهكذا تفعل فى باقى الكتب ، وأما كتاب ابن حبان في الرجال ، فتنظر حال مؤلفه في "معجم البلدان" ـ لياقوت في ( بست ) ، وقد قال الذهبي عن ابن حبان في "ترجمة أيوب بن عبدالسلام ـ •ن الميزان ": إنه صاحب تشنيع وتشغيب ، ولاتنسكلة ابن الجوزي ـ في مناقب أحمد ـ في ابن المديني ، وأما عبدالرحمن بن مهدّى ، فكان كثير الطعن ، كثير التراجع ، قال أبوطالب المكى فى "قوت القلوب" :كان عبدالرحمن ينكر الحديث ، ثم يخرج بعد وقت ، فيقول : هو صحيح ، وقد وجدته ، وعن ابن أخته أنه قال : كان خالى قد خط على أحاديث ، ثم صحح عليها بعد ذلك ، وقرأتها عليه ، فقلت : قد كنت خططت عليها ؟ فقال : نعم ، ثم تفكرت ، فاذا أنى إذا ضعفتها أسقطت عدالة ناقلها ، وإن جانى بين يدى الله تعالى ، وقال لى : لم أسقطت عدالتي؟ رأيتني لم يكن لى حجة ، راجع كلمة العجيلي في سؤالات ابنه ، في "ابن مهدى"، وأما الخطيب ، فتدرس أشعاره التي نقلها ابن الجوزي في "السهم المصيب" من خطه ، ثم ماذكره سبط ابن الجوزى فى "مرآة الزمان" بشأنه(١) حتى تعلم قيمة كلامه فى الجرح . وكتاب " الجرح والتعديل " ـ لابن أبى حاتم ، فبعد أن ترى فيه كلامه في البخاري شيخ حفاظ الامة ـ تركه أبو زرعة . وأبو حاتم ـ ، تعلم مبلغ تهوره ، فتتروى في قبول ما يقوله من الجروح ، وفى أوائل ماعلقناه على شروط الأئمة فوائد من الرامهر مزى في هذا الصدد. قال ابن معين : ربما نتكلم في الرجل ، وقد حط رحله في دار النعيم من زمن بعيد ، وكم اختلق إبراهيم بن بشار الرمادي على لسان ابن عيينة من الروايات؟،وكم افتروا على مالك في هذا الصدد؟، كما يظهر من كلام أبي الوليد الباجي في " المنتق ـ شرح الموطأ " ص ٣٠٠ ـ ٧ ، وقال أبوالحسن بن القطان . وغيره عن الساجي : مختلف في الحديث ، ضعفه قوم ، وو ثقه آخرون ، بل تراه كثير الانفراد بمناكير الاخبار عن مجاهيل ، كما تجد ذلك منه بكثرة في تاريخ الخطيب. وقال أبو بكر الرازي في حديث زكاة الجنين، عند ذكره كلمة انفرد بها الساجي: إنه ليس بمأمون، ولاثقة ، فلا يكون كلامه في العلل والخلاف موضع تعويل أصلا . وتعصبه البارد بما لايطاق . ومن تحامل على أثمتنا ، إما راو جامد ، لا ينتبه إلى دقة مدرك أثمتنا في الفقه ، فيطعن فيهم بمخالفة الحديث، وهو المخالف للحديث دونهم، أو زائغ، صاحب بدعة، يظن بهم أنهم على ضلال، وهو الضال المسكين . ومن الطعون ما يسقط به الطاعن بأول نظرة ، حيث يكون كلامه ظاهر المجازفة ، فإذا

<sup>(</sup>١) راجع كلام ابن الجوزي في ٥٠ الحطيب ،، ص ١٣٦ ، و ص ١٣٧ ، من الجزء الثاني مِن ٥٠ نصب الراية ،،

رأيته يقول مثلاً: "فلان ما ولد فى الإسلام أشأم منه " لاحظت أنه لاشؤم فى الإسلام ، وأنه على تسليم وجوده فى غير الثلاث الواردة فى الحديث ، لا تشك أن درجات الشؤم تكون متصاعدة ، فالحكم على شخص بأنه أشأم المشئومين بغير نص من المعصوم ، حكم غيبى يبرأ منه أهل الدين ، فثل هذا الكلام يسقط قائله على تقدير ثبوته عنه ، قبل إسقاط المقول فيه ، فسكين جداً من يسجل مثل هذا الحراء فى شأن الائمة القادة ، وأما الطعن فى الرجل باعتبار أنه ليس من بلد الطاعن ، أو ليس من قومه ، أو ليس على مذهبه ، فتعصب بارد ، يأباه أهل الدين ، قال الشافعى فى "الأم" : من أبغض الرجل ، لأنه من بنى فلان ، فهو متعصب ، مردود الشهادة ، قال أبو طالب فى من أبغض الرجل ، لأنه من بنى فلان ، فهو متعصب ، مردود الشهادة ، قال أبو طالب فى ويتعدى فى اللفظ ، ويكون المتكلم فيه أفضل منه ، وعند العلماء بالله تعالى أعلى درجة ، فيعود الجرح على الجارح ، اه . وفى : ص ٦٢ من ـ الاختلاف فى اللفظ ـ لابن قتيبة ما يكشف النقاب عن وجوه مجازفاتهم باسم الجرح والتعديل الذى استعمله قدما وقدح بعضهم فى بعض ، طلباً للتشنى ، ويخرجون ذلك عزج الجرح والتعديل الذى استعمله قدماء هذه الأمة ، للذب عن الشرع ، والله أعلم بالمقاصد ، ودليل خبث هؤلاء سكوتهم عن أخذوا عنه ، اه .

والحاصل أن كتب الجرح من أمثال ماسبق، وأمثال تاريخ ابن أبي خيثمة. وكتاب "المدلسين" للكرابيسي، لم تدع من لم تغمز فيه ، سواء أكان من الحفاظ، أم من الأثمة الفقهاء ، بحيث يجد مثل الصاحب بن عباد أكبر طعن في كبار الحفاظ، وأهل الحديث في تلك الكتب، ويؤلف في ذلك مؤلفاً خاصاً ، وكذلك يفعل بعض الفاتنين في أثمة الدِّين ، فلا نود أن نتوسع هنا في البحث بأكثر من هذا ، ومما يؤسف له جداً استمرار هذا التعصب المردود ، على تو الى القرون ، وهذا الخافظ ابن حجر ، تراه يسند في "لسان الميزان \_ في ترجمة معمر بن شبيب شبية ": أنه سمع المأمون يقول: "امتحنت الشافعي في كلشيء، فوجدته كاملاً ، وقد بقيت خصلة ، وهو أن أسقيه من النبيذ ، ما يغلب على الرجل الجيد المقل ، قال : فحدثني ثابت الخادم أنه استدعى به ، فأعطاه رطلاً ، فقال : يأمير المؤمنين ماشر بته نظ ، فعزم عليه ، فشر به ، ثم والى عليه عشرين رطلاً ، فما تغير عقله ، ولا زال عن حجته " ، ثم يقول ابن حجر : قلت : لا يخني على من له أدنى معرفة بالتاريخ أنها كذب ، ا ه .

ثم تجد ابن حجر يسول فى " تو الى التأسيس " ص ٥٦ : " وقال معمر بن شبيب : سمعت المأمون يقول : " امتحنت محمد بن إدريس الشافعي فى كل شيء فوجدته كاملا ". مقتصراً على هذا

القدر من الحديث ، مع أن الحكاية بأسرها مكذوبة ، فكيف استساغ ابن حجر الاحتجاج بشطر المحذوب في إثبات منقبة الشافعي ، وما ورد بسند واحد، إما أن يرد كله ، أو يقبل كله ، وما فعله ابن حجر هنا هي الحيانة بعينها ، وكم سجل عليه أبر أصحابه إليه من تعصبات باردة ضد الحنفية . وغيرهم في "الدرر الكامنة " ، راجع \_ هوامشها \_ المنقولة من خط السخاوي ، وليس هذا موضع بسط لسرد ماله من هذا القبيل . ومن هذا القبيل ماقاله في " توالي التاسيس " : ص ٧٤ ويدل على اشتهاره في القدماء ما أخرجه البيهق من طريق أحمد بن عبد الرحمن ، اه ، وهو يعلم أن أحمد بن عبد الرحمن ، هو : ابن الجارود الرقى الكذاب المشهور ، ولا عذر له في رواية البيهق بطريقه ، لأنه يعلم أنه لا يتق رواية رحلة الشافعي ، الظاهرة الكذب ، بطريق أحمد بن موسي النجار عن عبد الله بن محمد البلوي ، كما فعل مثل ذلك أبو نعيم الاصبهاني ، وهما يعرفان جميعاً أن البلوي عن عبد الله بن محمد البلوي ، كا فعل مثل ذلك أبو نعيم الاصبهاني ، وهما يعرفان جميعاً أن البلوي كذاب ، والنجار مثله ، لكن قاتل الله التعصب ، يفتك بالمتعصبين . قال الذهبي في " الميزان " عن كذاب ، والنجار هذا : حيوان وحشي ، قال : حدثنا محمد بن سهل الأموى حدثنا عبد الله بن محمد البلوي ، فذكر محنة مكذوبة للشافعي فضيحة لن تدبرها ، اه ، وهي الرحلة التي كذبها ابن حجر أيضاً في مناقب الشافعي " : ص ٧١ ، ومما يؤ اخذ عليه ابن حجر ، ذكره البلوي في عداد أصحاب الشافعي ، واصفاً له أنه من الضعفاء فقط ، مع أنه كذاب مشهور .

وفى هذا القدر كفاية فيما نريد لفت النظر إليه هنا ،

وصلی الله علیسیدنا محمد . وآله . وصحبه ، وسلم تسلیماکثیراً ، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمین ۶

> فی ( ۳ جمادی الآخرة سنة ۱۳۵۷ ۳۱ یو لیة سنة ۱۹۳۸

كتبه الفقير إلى آلاً. مولاه ، محمد زاهد بن الحسن بن على الكوثرى ، عفا الله عنهم ، وعن مشايخهم ، وقرابتهم ، وسائر المسلمين

#### استدراك

وقع فى ص ١٥ السطر ٨ <sup>رو</sup> الصغنائى ،، ـ بالتاء ـ وصوابه بالقاف ـ ووقع : تلميذ صاحب<sup>رو</sup> الهداية ،، وصوابه : تلميذ تلميذ صاحب <sup>رو</sup> الهداية ،، وفى : ص ٢٨ ـ سطر ٢٢ <sup>رو</sup> بالحفظ ،، وصوابه <sup>رو</sup> بالحط ،، وفى : ص ٣١ السطر ٢ <sup>رو</sup> المحدث المفاصل ،، صوابه <sup>روا</sup>لمحدث الفاصل ،،

#### نصب الراية \_ والعنـاية بحاشيته والعناء في تصحيحه ، وطبعــه

إمام العصر المحدث الجليل البحاثة ، الشيخ محمد أنور الكشميرى ، ثم الديوبندى ، المتوفى سنة ١٢٥٧ ـ ه رحمه الله تعالى ، كان وجته " المجلس العلمى " إلى إعادة طبع هذا الكتاب الجليل " نصب الراية " بعناية بالغة بالتصحيح ، وكان الكتاب مطبوعا فى الهند ، قبل خمسين عاما ، مشحوناً بالأغلاط فى الأسانيد ، وألحان فاحشة فى متونها ، مشوّها بتصحيفات ، وتحريفات ، وسقط عبارات ، بحيث اختل الغرض ، وانخرم المقصود فى كثير من المواضع ، وقلما طبع كتاب بالهند مثله ، محرّفا مصحفاً ، وكان رحمه الله يود أن لو يتم الأمر فى حياته ، لكن الأسف والرزء - أن إمام العصر وافاه الأجل المحتوم قبل إنجاز هذه المنية ، ولم يوفق المجلس إلى تكيل بغيته فى حياته . يَبْد أنه على إثر ذلك ، قام مدير "المجلس العلى "صديقنا الفاضل المحترم السيد أحمد رضا البعنورى ـ زاد الله مآثره ـ مشمراً عن ساعد الجد ، لتكيل أمنية إمام العصر ، لطبع الكتاب ، وأشار محقق العصر . الشيخ شبير أحمد العثماني الديوبندي ، صاحب" فتح الملهم على صحيح مسلم " لاستيفاء الفائدة بتحشية الكتاب أيضاً .

فانتخب لذلك العالم المحقق، والفاصل المحدث الشيخ عبد العزيز الديو بندى الفنجاني، صاحب "أطراف البخارى"، فاشتغل بتصحيح النسخة المطبوعة والحواشي المفيدة على الكتاب، ولم يظفر الشيخ بنسخة مخطوطة منه حتى يقابل بها ، إلا بتلك النسخة المطبوعة ، مصححة بالمقابلة بنسخة مخطوطة \_ بكلكتة \_ فاعتنى في التصحيح بالمراجعة إلى أصول الكتاب من الأمهات الست، وما تيسر له من المسانيد والمعاجم وغيرها، فراجع المخارج والمصادر، وأطال التّفس في مراجعة الكتب، من الحديث. والرجال. والطبقات، ولم يمنعه من التحقيق سآمة، ولا كلال ، فو فشق الكتب، من الحديث الراجعة في ذلك عناء ، غير أنا نأخذ عليه شيئاً : \_ كنا نود أن يطلع علماء القاهرة ، وفضلاء البلاد الإسلامية العربية على نفائس تحقيقات بارعة لا مام العصر ، السالف ذكره ، المبعثرة في مؤلفاته ، من "فصل الخطاب في أم الكتاب \_ وخاتمة الحطاب في فاتحة الكتاب" و"كشف الستر في مسألة الوتر" و"نيل الفرقدين في مسألة رفع اليدين" و"بسط اليدين لنيل الفرقدين" و"كشف الستر في مسألة الوترين المسالة وتقريراته على أبحاث الحديث ، وما كتبه من الحواشي على " جزء القراءة " \_ البيهق ، وفي أماليه و تقريراته على أبحاث الحديث ، وما كتبه من الحواشي على " جزء القراءة " \_ البيهق ، ولما ما العصر . وأبحاثه الغامضة . و تحقيقاته البارعة ، عا لا مناص للبحاثة المحقق عن الاطلاع عليها والمام العصر . وأبحاثه الغامضة . و تحقيقاته البارعة ، عا لا مناص للبحاثة المحقق عن الاطلاع عليها والمام العصر . وأبحاثه الغامضة . و تحقيقاته البارعة ، عا لا مناص للبحاثة المحقق عن الاطلاع عليها والمناه المعرو المناه المناه المعاه المناه المعاه عليها والمناه المعاه المناه المعاه المناه المنا

ولكل من يحاول التوسع مع تحقيق وتدقيق ، ولكن الشيخ المحشى على رغم أنوفنا ، لم يتنبه لهذه الدقيقة ، أو تواكل وتساهل فيه ، فلم ينقل عنها شيئاً ، إلا فى مواضع قليلة جداً ، وهذا مع أنه يدرك منزلة تحقيقات إمام العصر ويقدرها ، وكل ذلك إن شاء الله نستدركه فى الطبع الثانى ، والله الموفق .

ولما وصل إلى كتاب الحج ، هجم على الشيخ مرض ، عاقه عن التأليف، فانتظر المجلس لعود صحته وعافيته سنة كاملة ، وبعد أن خاب الرجاء ، انتخب لتكميل حاشيته وانتهاج مسلكه في التصحيح ، صديقنا العالم الفاضل محمد يوسف الكاملفوري ، فتلا تلوه ، وحذا حذوه ، وقد وفقه الله فيما أرى لان يدرك شأوه في التحشية والتصحيح،ثم اطلع المجلس على نسخة مخطوطة في" المكتبة السعيدية "-بحيدر آباد (دكن) ، فأمر الفاضل الكاملفوري بمقابلة الكتاب بها ، فرحل إليها ، وقام شهرين حتى انتهت المقابلة ، ثم رأى المجلس نظراً إلى جلالة قدر الكتاب أن يطبع في القاهرة في ثوب قشيب حباً لظهوره فى جمال وبهاء ، وسعة لنشره بين إخوان الفاهرة وسائر البلاد العربية ، فأمر المجلس ، الفاضل المحترم السيد '' أحمد رضا'' مدير المجلس ، إلى أن يمتطى صهوة الرحيل إلى القاهرة ، لإنجاز هذه المهمة العلمية والدينية ، بمرآه كما يشاء ، وأحب المجلس أن أكون زميلاً له ، فافتتح هذا السفر المبارك بالسفر إلى الحرمين ، زادهما الله شرفا وكرامة (١) ، وبقينا شهراً وبضعة أيام في مكة ، زادها الله تعظما ، وصادفنا هناك نسخة مخطوطة من الكتاب في مكتبة الحرم المكي ، مكتوبة يِيدِ الشيخ عبد الحق شيخ " الدلائل "، ونسخة أخرى ، في مكتبة الشيخ عبد الوهاب الهندى ، فاغتنمنا الفرصة ، وقابلنا بهما عدة مواضع كانت لم تصحح ، وإذ فرغنا من زيارة الحرمين ، شددنا الرحل نحو القاهرة ، فنزلناها منتصف الصفر من العام الجارى ، وكنا على ثقة وطمأنينة من جهة التصحيح، وألفينا في ـ دارالكتب المصرية ـ عدة نسخ من الكتاب، منها نسخة في ستة مجلدات، على الأول. والسادس تصحيحات ، وبعض حواش ، بقلم الحافظ ابن حجر ، ولم نحتفل بالمقابلة بها كثير احتفال لضيق الوقت ، والاستعجال فى الطبع ، وظن الاستغناء عنها فى أصل التصحيح . وشرعنا الطبع ، فبدا لنا في أثنائه أنه بقيت أغلاط فاحشة في الأسانيد والمتون جميعاً ، تساهل فيها المصححان والمحشيان، وآلمنا ذلك جداً، وضقنا به صدراً، لقلة الفرصة، وعدم اتساع الظروف للمقابلة ، حيثكانت تصدر ، ملزمة كبيرة في ـ ست عشرة صفحة ـ كل يوم ، ومن العجيب أنا نجد فى الحاشية تخريج الحديث ، و تفصيل المخرج بذكر الباب ، و تقييد الصفحة ، ويكون فى الامسناد

<sup>(</sup>١) تفصل الرحلة هذه في كتاب ١٠ الرحلة ،، لصديقنا الفاضل ١٠ السيد أحمد رضا ،، في اللغة الأردية

والمتن خطأيذهل عنه المصححان ، ونراجع المخرج ، فلني الحديث هناك صحيحاً ، لم يتوجه إليه المصححان في نسخة الكتاب ، ومثل هذا كثير ، ثم نجد أسماء مكررة في صفحة واحدة ، مثلا : «وزيل " . و "زريع " . و "خيثم" ، مثلا . فيكون تارة \_ هذيل \_ " بالذال " ، و تارة " بالزاى " ، و مرة " بالذال " ، و \_ خيثم \_ تارة بتقديم التحتانية على المثلثة ، وأخرى بالعكس ، ولا يتوجه المصححان إلى تصحيحها ، وجعلها على عمط واحد ، وظاهر أن الزاى في الأوليين هنا ، و تقديم التحتانية في الثالث متعين ، فاضطررنا إلى جمع الكتب من الأصول المتعلقة به ، وألجثنا إلى المقابلة بنسخة دار الكتب ، وزالت الثقة على التصحيح السابق ، وخاب الرجاء ، وقام بأعباء هذا التصحيح الأخير للكتاب ، صديقنا الفاضل السيد " أحمد رضا " ولاق فيه عناء وعنا ، ولا نغض من منزلة تصحيح المصحين ما يستحقانه ، وإن لهما الفضل في التصحيح ، في عنا من منزلة تصحيح المصحين ما يستحقانه ، وإن لهما الفضل في التصحيح ، وأفراغ مجهودنا في وصحا أكثر بكثير بما لم يصححا ، ونعلم أن ذلك لكثرة الأغلاط إلا نحو ربع منها ، غير أنا محاول لفت النظر إلى عنايتنا بالتصحيح ، وإفراغ مجهودنا في مثل هذه الظروف الضيقة .

ثم إن الضغث على الإبالة ، أن فضيلة المحشى صحح نسخته التى يملكها ، وحشى على هوامشها ، وترك نسخة المجلس التي فوضها إليه المجلس لهذا الغرض ، ثم لم يسمح بنسخته بالإعارة ، مع شدة الحاجة إليها ، فألجئنا إلى نقل التصحيحات والتحشية ، ثم بقيت في النقل أغلاط ، وسقطات في العبارات ، فراد الامر غمة ، حتى اضطر المحشى إلى إرسال نسخته إلى القاهرة بالبريد . ثم إنا نرى في كثير من المواضع ، الحواشي كالمذكرة غير مرتبة ، وغير مهذبة ، فافتقرنا في تربيها إلى زيادة كلمات ونقصها ، وقصارى القول : إنه استعرضت أمثال هذه الأمور المتعبة في أثناء شغل الطبع ، حتى عاقتنا عن كثير من المهمات العلمية التي حاولنا أن نقضيها في عهد الإقامة بالقاهرة ، ولم ندرك المقابلة بالالتزام ، مع نسخة دار الكتب إلا من الجزء الثاني ، نعم أدركنا كثيراً من الإغلاط في الجزء الأول ، حيث انتبنا لها ، ولا سيا الملزمة الأولى ، فانا أعدنا طبعها بسبب أغلاط فاحشة بقيت فيها على غرة منا بالتصحيح السابق ، ومن أجل هذا لم ننبه على الخطأ في التصحيحات ، و نكلف الناظرين على الثناء على كل لفظة لفظة ، ومن أجل هذا لم ننبه على الخطأ في الموامش في الطبع السابق ، بل التزمنا التصحيح ، وعند اختلاف النسخ سلكنا مسلك الترجيح ، فان لم يترجح جانب أشير إلى الاختلاف في الهوامش ، و لا حاجة هنا إلى بسط الأمثلة ، فني سبيل فان لم يترجح جانب أشير إلى الاختلاف في الحوامش ، و لا حاجة هنا إلى بسط الأمثلة ، فني سبيل أسه مالاقينا من العنه ود البشرى ، وعلمنا أن من أصعب الأمور أمر التصحيح ، ومع هذا لاندعى أنا استوفينا حق التصحيح ، ولا ندعى أنه لا يحد

الناظر فى الكتاب خطأ، وكيف ا وربما يكبو النظر، ولكل جواد كبوة، وربما يطرأ فى المطبع مع غاية الاعتناء بتصحيح البروفات، والفرخ، يَيْدَ أنا ندعى أنا أفرغنا المجهود، ووفقنا إلى خدمة خطيرة فى مدة قصيرة، قلتما يوفق إليها أحد فى مثل هذه الفرص الضيقة، وكان غرضنا تقديم الكتاب إلى العلماء، وطلبة العلم بأحسن أسلوب وأبرع منهاج، وقد حصل، ولله الحد، ولا علينا لو تتمثل بقول أبى الطيب:

وما أنا بالباغي على الحب رشوة صعيف هوى ، يبغى عليه ثواب

### وهاك النسخ الني أستعين بها في التصحيح : \_

١ - نسخة - المكتبة السعيدية ، المخطوطة - المنسوبة إلى الشيخ محمد سعيد المدراسي
 بالهند ، ورمزها " س "

٢ - نسخة - مكتبة الشيخ عبد الوهاب الدهاوي - المكتوبة سنة ١١٣٤ ه

٣ – نسخة – مكتبة الحرم المكى ، ولعلها منقولة من نسخة الشيخ عبدالوهاب

٤ - نسخة - دار الكتب المصرية - فى ستة مجلدات ، الجزء الأول. والسادس بتصحيح
 الحافظ ابن حجر ، ورمزها " دار "

ه \_ أيضاً نسخة \_ دار الكتب المصرية \_ فى ثلاث مجلدات، موقوفة الملك أبى النصر،

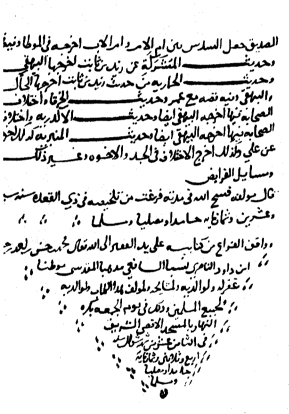
برسبای ، فی : سنة ۸۲۹ ه

٦ – نسخة – كلكته ورمزها "نك"

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .

"البنوري عفا الله عنه "

# الدَّلية في تخريج أحاديث المداية لشيخ الاست لام إبر بج المستقلاني





الصفحة الأولى من الدراية في تخريسج أحاديث الهـداية من مكتبة زهير الشاويش رة : ٥٠٤٧ ( مخطوطــات ) .

الصفحة الآخيرة وفيها يظهر تاريخ نسخها ٨٣٤ أي قبل وفاة المؤلف الامام ابن حجر العسقلاني بـ ١٨ سنة عليه رحمه الله .

# فهرست لمقدمة

## كتاب نصب الراية \_ للإمام الزيلعي

| 1   |            |    | ••• | •••     | ••• | •••   | ••• | •••   | •••   | •••  | •••   | •••                                    | •••        | •••  | • •••  | •••          | · • •  |        | •••   | مة.         | المقد | خطبة       |
|-----|------------|----|-----|---------|-----|-------|-----|-------|-------|------|-------|----------------------------------------|------------|------|--------|--------------|--------|--------|-------|-------------|-------|------------|
| . 7 |            |    |     | •••     | ••• | •••   | ••• | •••   | •••   | •••  | •••   | •••                                    |            | ره . | لبوعا  | ومط          | "      | لعلبي  | ں اا  | المجلس      | '" ر  | کلة و      |
| ٥   |            |    | ••• |         |     |       |     |       |       |      |       |                                        |            |      |        |              |        |        |       |             |       | نرجمة      |
| 9   |            |    | ••• | •••     | ••• | •••   |     |       |       |      |       |                                        |            |      |        |              |        |        |       |             |       | خصاأ       |
| ١٠  |            |    | ٠   | •••     | ••• | •••   | ••• | •••   | •••   | •••  | •••   | •••                                    | •••        |      | دية    | طرا          | (ست    | ابه ۱۱ | كتا   | وائد        | من ف  | فائدة      |
| 14  |            |    | ••• | •••     | ••• | •••   | ••• | •••   | •••   | •••  | •••   | •••                                    | •••        | يته  | روا    | ، و          | ييله   | وتذ    | اب    | لكت         | س اا  | تلخيص      |
| ۱۳  |            |    | ••• | •••     | ••• | •••   | ••• | •••   | •••   | •••  | •••   | •••                                    | •••        | •••  | •••    | •••          |        | داية   | الم   | حب          | صا    | ترجمة      |
| ١٤  |            |    | ••• | •••     | ••• | •••   | ••• | •••   | •••   | •••  | •••   | •••                                    | نابه       | , ک  | ِر فی  | . أنو        | عمل    | شيخ    | سراا  | العد        | إمام  | كلمات      |
| ١٥  |            |    | ••• | •••     | ••• | •••   | ••• | •••   | •••   | •••  | •••   | •••                                    | •••        | •••  | •••    | آئي.         | وحد    | نهآ    | ة ف   | لمدايا      | ح ا   | شرو        |
| ۱۷  |            |    | ••• | • • • • | ••• | •••   | ••• | •••   | •••   | •••  | ړی    | كوثر                                   | م الـ      | ئىيخ | اذ الا | <u>`</u> سائ | لم الأ | ً، بق  | راية  | ب اا        | نص    | تقدمة      |
| 19  |            | 17 | ••• | •••     | ••• | •••   | ••• |       |       | ••   | •••   | اظ                                     | الحف       | ريج  | تخار   | على          | يلعى   | الز    | عافظ  | لج الم      | تخريج | مزية       |
| ۲٠  |            |    | ••• | •••     | ••• | •••   | ••• | •••   | •••   | •••  | •••   | •••                                    | •••        | •••  | •••    | •••          | •••    |        | تهاد  | <b>لا</b> ج | ، وا  | الرأى      |
| 22  |            | ۲٠ | ••• | •••     | ••• | • • • | أي  | ل الر | ، مز  | ىقيە | , للف | فلصر                                   | <b>~</b> ` | ن لا | م وأ   | مو           | والمذ  | و د ر  | المحد | أي          | الر   | تحقيق      |
|     |            |    |     |         |     |       |     |       | ن     | سا   | حر    | اســــــــــــــــــــــــــــــــــــ | الا        | i ·  |        |              |        |        |       |             |       |            |
| ۲۷  | <b>—</b> . | 74 | ••• | ***     | ••• | •••   | ••• | •••   | ·•• · | •••  | •••   |                                        | •          | •••  | •••    | •••          | •••    | ذلك    | فی د  | مة          | ل مه  | ر<br>نىقوا |
| 41  |            |    |     |         |     |       |     |       |       |      |       |                                        |            |      |        |              |        |        |       |             |       | شروا       |
| 41  |            |    |     |         |     |       |     |       |       |      |       |                                        |            |      |        |              |        |        |       |             |       | منزلة      |
| ۳۱  |            |    |     |         |     |       |     |       |       |      |       |                                        |            |      |        |              |        |        |       | _           |       | ذکر        |
| ۳۳  |            |    |     |         |     |       |     | 1.    |       |      |       |                                        |            |      |        |              |        |        |       |             |       | المقاي     |
| ۳٤  |            | 24 |     |         |     |       |     |       |       |      |       |                                        |            |      |        |              |        |        |       |             |       | عامر       |
| 70  | _          | 45 |     |         |     |       |     |       |       |      |       |                                        |            |      |        | ,            |        |        |       |             |       | حماد       |

| ٣0           |    | يبانكثرة الأحاديث والمحدثين في الكوفة                                                                  |
|--------------|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 47           |    | طريقة أبى حنيفة في التفقيه ، وكلمات للمحدثين في الثناء عليه                                            |
| <b>r</b> 9 — | ۲۷ | ييان أن مذهبه مذهب شورى ، وأنه نتيجة آراء ناضجة ، حصلت بعد طول البحث ، والتمحيص لاربعين رجلا من أصحابه |
| 44           |    | قراءة أبي حنيفة ، هي قراءة عاصم                                                                        |
| •v —         | ٤٠ | ذكر الحفاظ ، وكبار المحدثين من الحنفية فى العصور المختلفة إلى يومنا هذا ، وهم نعو مائة وثلاثين رجلا    |
| <b>٤</b> ٩   |    | المحدثون في الهند                                                                                      |
| 01           |    | قصيدة في بعض أكابر المحدثين بالهند                                                                     |
| ٥٧           |    | كلمة فى كتب الجرح والتعديل                                                                             |
| ۰۹ —         | ٥٧ | العقيلي ، وابن عدى ، والخطيب ، وسبب جرحهم فى السادة الحنفية عصبية ابن حجر للشافعية                     |
| -·r          | 09 | عصبية ابن حجر للشافعية                                                                                 |
|              |    | " نصب الراية " والعناية بحاشيته وتصحيحه                                                                |

\_\_\_\_\_